## 11° Incontro europeo delle CCB 41° Incontro nazionale delle CdB italiane

Pesaro, 20-22 settembre 2024

## Verso una spiritualità aperta

Quale approccio in un mondo alla ricerca di senso?

La conferenza di apertura sarà tenuta dal teologo **José Arregi** a partire dalle sue riflessioni su "*Dio come creatività dell'Universo*" (www.cdbitalia.it/2023/12/01/dio-creativita-universo-arregi/)

"In sintesi, Kauffman propone una nuova visione della realtà, della scienza e anche della religione, della sacralità o di Dio: 'un nuovo Dio', dice, 'non come trascendente, né come agente, ma come la creatività stessa dell'universo'. E chiama tutti noi a uno sguardo mistico ed etico-politico al di là del positivismo scientifico e del dogmatismo religioso".

"Ma perché continuare a utilizzare ancora il nome equivoco Dio per riferirsi alla sacralità dell'universo? Kauffman risponde: 'perché Dio è il simbolo più potente che abbiamo creato'. Non so se sia una ragione sufficiente, ma il fatto è che miliardi di esseri umani designano ancora con la metafora 'Dio' la realtà più reale, la più sacra e indicibile di tutto ciò che è reale: la creatività che la anima e ci interpella".

"In ogni caso, non si tratta di utilizzare una parola o un'altra, di sostituire un nome con un altro. Non si tratta neanche di credere o smettere di credere in qualcosa. Si tratta di creare, di lasciarci creare e di essere agenti della creatività sacra, ovvero di fare in modo che dove c'è guerra mettiamo pace, dove c'è odio mettiamo perdono, dove c'è morte mettiamo vita e dove c'è distruzione mettiamo creazione".

Per informazioni: www.cdbitalia.it/incontro-cdb-2024/

# 

"Alzati e cammina" (Atti 3,6)

Semestrale di formazione comunitaria

Anno XXVI - n° 2/2023



All'interno i testi del 40° Incontro nazionale delle CdB

Una Costituzione per la Terra

Pace, giustizia, cura della casa comune



**(A)** 



46 del 27/02/2004 - Torinc

ento postale - D.L. 353/2003 del 24/12/2003, conv. in L.

#### Viottoli

Anno XXVI, n° 2/2023 (prog. n°52) ISSN 1720-4585

Autorizzazione del Tribunale di Pinerolo nº 5/1998

Direttore responsabile: Gianluigi Martini

Redazione:

Luciana Bonadio, Luisa Bruno, Carla Galetto, Domenico Ghirardotti, Doranna Lupi, Beppe Pavan, Memo Sales, Paolo Sales

Periodico informativo inviato a soci, simpatizzanti e sostenitori dell'Associazione Viottoli aps, proprietaria della pubblicazione

Presidente: Paolo Sales
Vicepresidente: Luciana Bonadio
Segretaria: Carla Galetto
Tesoriere: Franco Galetto
Consiglieri: Angelo Ciracì, Domenico Ghirardotti,
Giuseppe Pavan, Bartolomeo Sales

Associazione Viottoli aps via Martiri del XXI, 86 - 10064 Pinerolo (To) www.cdbpinerolo.it - e-mail: viottoli@gmail.com

Contribuzioni e quote associative: bonifico intestato a: Associazione Viottoli via Martiri del XXI, 86 - 10064 Pinerolo (To) IBAN: IT 25 I 07601 01000 000039060108

Quota associativa annuale: € 25,00 oppure liberi contributi

Grafica e impaginazione: Paolo Sales

Stampa e spedizione: Comunecazione di Barbero Mario Strada S. Michele, 83 - 12042 Bra (Cn) tel. 0172 44654 - fax 0172 44655

#### In questo numero...

| Cinquant'anni di comunità                      | pag.     | 1  |
|------------------------------------------------|----------|----|
| Letture bibliche                               | pag.     | 6  |
| I profeti minori                               | pag.     | 6  |
| Il profetismo biblico - Introduzione           |          |    |
| di Elena Lea Bartolini De Angeli               | pag.     | 6  |
| La dea degli Ebrei                             | pag.     |    |
| Amos                                           | pag.     |    |
| Osea                                           | pag.     |    |
| 40° Incontro nazionale delle CdB               | pag.     | 33 |
| Presentazione e programma                      | pag.     | 33 |
| Una Costituzione per la Terra                  | pag.     | 34 |
| Il cammino della nonviolenza per una Costituen | te Terri | a  |
| di Sergio Paronetto                            | pag.     | 34 |
| Uno sguardo ecofemminista                      |          |    |
| di Letizia Tomassone                           | pag.     | 39 |
| A che cosa servono le utopie                   |          |    |
| di Valentina Pazé                              | pag.     | 46 |
| Un tempo per tacere, un tempo per parlare      |          |    |
| di Silvia Zanconato                            | pag.     | 50 |
| Resoconti dai gruppi                           | pag.     |    |
| Assemblea eucaristica - La cura della casa con | nune     |    |
| di Comunità dell'Isolotto                      | pag.     | 63 |
| La pace è l'unica vittoria - documento finale  | 1 0      |    |
| di CdB italiane                                | pag.     | 69 |
| Recensioni e segnalazioni                      | pag.     | 71 |

Pinerolo, 15 dicembre 2023



#### Lettera a Viottoli

Siamo state sollecitate a scrivere questa pagina - uno spazio che la redazione di Viottoli ci ha gentilmente messo a disposizione e di cui ringraziamo - dopo la lettura dell'editoriale dell'ultimo numero della rivista (Anno XXVI - n°1/2023). In esso era riportata una lettera di Francesco Zanardi, presidente della Rete *L'abuso* - associazione dei sopravvissuti agli abusi sessuali del clero - al Presidente della Repubblica. In essa, che condividiamo e che riteniamo opportuna, Zanardi si dice indignato per la mancanza di tutela e giustizia da parte dello Stato nei confronti dei minori abusati sessualmente.

Tale latitanza dello Stato è stata oggetto di denuncia da alcuni anni anche da parte della nostra rete, il Laboratorio Re-in-surrezione, ma con una ispirazione differenziata: cioè privilegiando un *focus* particolare sugli abusi clericali alle donne religiose e assumendo come materia di interesse l'arco degli abusi nel suo complesso, quindi anche abusi di potere, abusi di coscienza, abusi spirituali.

Non è la lettera la ragione di questo nostro intervento. Codesta redazione ha espresso a commento della lettera stessa un vivo apprezzamento per l'attività del Coordinamento *Italychurchtoo* (che peraltro dall'esterno sosteniamo), che svolge una meritoria attività volta all'informazione e alla consapevolezza sui crimini sessuali. La ragione sta nel fatto che ci è sembrato manchevole da parte vostra – che siete assai attenti/e alle questioni legate al patriarcato - non porre attenzione alla matrice sessista che sta alla radice - anche nel caso dei minori - di tali atti criminali.

Come abbiamo dato conto nei report delle *newsletter* dell'Osservatorio Interreligioso sulla violenza contro le donne, è stata proprio l'assenza di questo sguardo in *Italychurchtoo* - che rendeva invisibile l'aspetto sessuato del fenomeno e, quindi, cancellava le tracce della prevaricazione maschile - l'elemento che ci ha indotto a uscire formalmente e a lavorare a lato di Italychurchtoo, nonostante fossimo state noi (con il nostro impianto femminista) le iniziali fondatrici del coordinamento.

Lo abbiamo dovuto fare per fedeltà a noi stesse: non per ambizione o protagonismo, ma per non oscurare di nuovo la soggettività femminile, per affermare con autorità un pensiero femminista vigile e radicale.

Nelle sofferte dinamiche di dialogo con il Coordinamento per un tentativo di una sintesi comune (che non è avvenuta) avevamo elaborato un documento dal titolo "Quale radicalità in Italychurchtoo?", in cui abbiamo esposto le linee guida per noi imprescindibili. Di esso riportiamo alcuni punti principali che riguardano due obiettivi fondamentali.

"Il primo è smascherare, delegittimare e infine scardinare il sistema di potere monocratico ecclesiale di uomini celibi che da secoli considera come un disegno divino l'assoggettamento delle donne e pratica tale interiorizzazione in modo pervasivo nonché violento... Manipolazione e assoggettamento riguardano le donne in primis, come cifra paradigmatica di quell'altro che il dominans pretende di controllare; un atteggiamento che si rivolge non solo al sesso femminile, ma a tutte le persone che non condividono a pari grado lo status di centralità della identità maschile egemone, in virtù di un ordine arcano ritenuto inscalfibile in quanto inscritto nella natura stessa. La radice ultima di ogni abuso è il sistema androcentrico e sessista su cui si basa la istituzione ecclesiastica (e la società nel suo complesso)... I rappresentanti di tale struttura monolitica, volta alla auto perpetuazione, da tale ordine simbolico castale sono pervasi e plasmati.

Il secondo aspetto è ascoltare, dare valore, credibilità, risonanza alla presa di parola pubblica di sopravvissute e sopravvissuti... La loro testimonianza è tanto sconvolgente quanto imprescindibile; perseguire giustizia, riabilitazione e risarcimento è infatti l'altro asse su cui ci muoviamo, con la consapevolezza che al fondo delle violazioni messe in campo e dello strazio a volte indicibile perpetrato sulle vittime sta sempre il sistema di supremazia e colonizzazione maschile... Ridurre la questione degli abusi ad una richiesta e riconoscimento dei diritti umani, per quanto legittima, senza tenere conto che il diritto è "sessuato" e senza ricondurre i reati alla matrice sessista, rende ancora una volta invisibile l'origine misogina di un sistema ecclesiale che si fonda su un impianto simbolico in cui si intrecciano patriarcato e sacro (Kyriarcato)".

Grazie dell'attenzione e dello spazio concessoci. (23 Novembre 2023)

Paola Cavallari e Clelia Degli Esposti del laboratorio Re-in-surrezione

Il laboratorio Re-in-surrezione è una rete di donne (e pochi uomini) che fanno parte di associazioni: Donne per la chiesa, Osservatorio Interreligioso sulle Violenze contro le Donne (O.I.V.D.) o che aderiscono singolarmente. L'obiettivo del laboratorio è quello di smascherare e svelare gli abusi del clero sulle religiose.



## Cinquant'anni di comunità

Anche la nostra comunità cristiana di base compie cinquant'anni. In tutti questi anni abbiamo incontrato donne e uomini che hanno fatto con noi un pezzo di strada: abbiamo condiviso eucarestie, gruppi biblici, esperienze, desideri, giornate comunitarie, catechesi ai bimbi e alle bimbe della comunità... La nostra esperienza ha vissuto, come tutte le realtà umane, anche momenti difficili, sofferti. Le strade con alcuni e alcune si sono divise, ma è rimasta l'esperienza del percorso fatto insieme.

Tornando al mio ingresso in CdB nel lontano 1977 e ripercorrendo questi anni trascorsi, sento la necessità di evidenziare alcuni momenti per me significativi.

Arrivavo da qualche anno di parrocchia in un quartiere alla periferia di Pinerolo. Questa realtà, legata ad una lettura letterale della Bibbia, in particolare dei Vangeli, non mi bastava più. In comunità ho scoperto il metodo storicocritico. Certo è stato un cammino di anni, ma questo strumento mi ha permesso, nei gruppi biblici insieme ai fratelli e alle sorelle della CdB, di scoprire l'essenza e la centralità del messaggio evangelico. E questa esperienza continua ancora ora e ci permette di scoprire messaggi nuovi nella lettura della Scrittura.

Un altro aspetto è stato scoprire la responsabilità personale. Dovevo scegliere o, meglio, devo continuare a scegliere, magari sbagliando, e succede spesso. La bellezza della responsabilità nelle scelte guidate dall'Amore e dalla condivisione: ecco un'altra importante pratica per me. In comunità ho scoperto la comunità: non è un gioco di parole. Comunità significa uguaglianza, non gerarchia, nessuno o nessuna ha l'ultima parola, quella importante, decisiva. La metafora potrebbe essere un tavolo rotondo ove nessuna e nessuno ha un posto privilegiato, ma si ci siede dove capita.

Certo per me non è stato tutto realizzato in modo automatico, con la bacchetta magica, ma nel confronto e impegno con gli strumenti che si hanno. Chi ha più strumenti li mette in circolo. E adesso continuiamo a trovarci, a condividere la riflessione biblica, a condividere lo spezzare il pane. Per alcuni di noi il passo si è fatto stanco, anche il numero si è ridotto, ma penso di poter dire che il desiderio di continuare su questa strada è grande in ciascuna e ciascuno di noi.

Memo Sales

"Riteniamo che non sia importante pronosticare il futuro della nostra esperienza" è quanto abbiamo scritto nel 2013 per i quarant'anni della comunità. Ne sono passati altri dieci e siamo ancora qui, ancora cercando di essere fedeli nella quotidianità agli insegnamenti di Gesù. Per me sono 46 anni di comunità, un lungo cammino verso una libertà responsabile che continua.

Un cammino verso uno sconfinamento sul piano teologico e dogmatico che non è sempre stato facile per me, che arrivavo da un'esperienza parrocchiale tradizionale: un percorso fatto insieme a fratelli e sorelle nei gruppi biblici, nelle giornate di studio, con la preghiera comunitaria, cercando ognuno e ognuna di vivere il messaggio evangelico di giustizia, amore e liberazione nell'impegno politico, sindacale e sociale.

Eravamo giovani e molte e molti di noi avevano figlie e figli piccoli ai quali volevamo trasmettere il messaggio di amore solidale e di libertà di Gesù e rispondere alle domande su Dio che ci ponevano, senza rischiare di ripetere gli stereotipi che avevano condizionato la nostra formazione religiosa. Ci occupammo della catechesi e iniziammo con Franco Barbero un percorso di studio e di ricerca biblica e teologica: insieme preparammo il materiale e le attività per gli incontri quindicinali con le bambine e i bambini. Questo approfondimento fu molto importante, in primis per noi genitori.

Pensammo anche a una festa, a un gesto simbolico di accoglienza ufficiale da parte di tutta la Comunità a queste bambine e bambini che stavano crescendo: un riconoscimento del loro cammino alla scoperta della proposta di Gesù. Nacque la festa della consegna del Vangelo, che si sarebbe ripetuta nel corso degli anni.

In quel cammino verso una spiritualità più libe-





•

ra, a volte gioioso a volte sofferto, per me è stato imprescindibile l'apporto del gruppo donne nato all'interno della comunità: le due esperienze, quella comunitaria mista e quella fatta con le mie compagne, mi erano ugualmente necessarie, in un certo senso si alimentavano a vicenda. La teologia femminista, le relazioni e lo studio con alcune teologhe femministe valdesi ci fecero scoprire nelle Scritture una genealogia di donne che avevano sperimentato la forza liberante dello Spirito, una libertà femminile nella Bibbia, prima impensata.

Dalla nostra relazione, a partire da noi stesse, nasceva una nuova libertà di parole, simboli, metafore per dire Dio e un diverso rapporto con il divino, più consapevole, che si stava liberando dalle gabbie patriarcali.

La nostra esperienza ben presto si intrecciò con quello degli altri gruppi donne delle Cdb, nacquero gli incontri nazionali a cui si aggiunsero, dopo il Sinodo ecumenico delle donne di Barcellona del 2003, anche altri gruppi italiani di donne in ricerca.

Il nostro percorso in autonomia non fu accolto favorevolmente da tutta la comunità, emersero delle contraddizioni: non tutte le donne si coinvolsero, inoltre, anche se alcuni uomini si lasciarono interrogare dalle istanze della teologia femminista, altri accolsero con freddezza questa esperienza.

Forse intuivano che per noi si stava spalancando uno spazio di libertà e di cambiamento che temevano destabilizzante anche per la comunità, pur aperta all'innovazione.

La costruzione della comunità ha richiesto e continua a richiedere l'impegno del giorno dopo giorno, tutti e tutte siamo cresciuti/e nella libertà di ricerca e di pensiero aiutate/i anche dalla competenza e dalla disponibilità di Franco Barbero. Nel corso degli anni si sono evidenziate delle differenze di pensiero su alcune questioni, ci sono state delle tensioni, anche se non ci sono state differenze sostanziali sui nostri valori fondamentali: "tutti e tutte cerchiamo di vivere il discepolato di Gesù avendo come riferimento centrale lui e il suo vangelo, le sue parole, le sue pratiche – di amore, di solidarietà e di giustizia – che cerchiamo di fare nostre" (Viottoli 1/2014). La scelta di Franco, e di alcune altre persone

che lo hanno seguito, di lasciare questa comunità per fondarne un'altra è stato un dolore che personalmente ho faticato a elaborare, anche perchè non c'è stata l'accettazione di un confronto e di un approfondimento sui nodi che via via si erano presentati.

Riprendendo il pensiero dell'inizio, rimane il desiderio di continuare il cammino comunitario in dialogo e confronto, cercando di essere aperta e di rispondere alle istanze che continuamente ci vengono poste dai tempi drammatici che stiamo vivendo, avendo come punto di riferimento l'insegnamento di Gesù di Nazareth.

E ringrazio per tutto quanto ho vissuto, per i molti incontri in Comunità di base, per le relazioni con le donne in ricerca come me, per il percorso fatto in loro compagnia in molte occasioni. Ringrazio perché il cammino continua.

Luisa Bruno

E' stato un tempo di scoperte che hanno visto nella mia vita aprirsi scenari fino ad allora impensati. Sono passato da una cappa per me opprimente, che non reggeva più, a orizzonti aperti, a sentieri percorrendo i quali percepivo un senso di libertà nello scoprire, in modo nuovo, la vita e il messaggio di Gesù che - pur essendo figlio del suo tempo, con tutte le limitazioni che successivamente si sono evidenziate - sono stati fondamentali. Fondamentali perchè sia l'esperienza di Gesù che tutta la Bibbia (Vecchio e Nuovo Testamento) erano rimasti per troppo tempo imbrigliati nelle maglie di un dogmatismo sempre più impresentabile.

L'esperienza che ho fatto in Cdb mi ha permesso di far convivere libertà e responsabilità. Le cose che nel tempo abbiamo deposto: confessione, transustanziazione, peccato originale... sono il risultato di ricerche spesso impegnative, mai affrontate con superficialità, ma con grande attenzione e rigore. Il contributo di teologi e teologhe è stato, unitamente al confronto comunitario continuo, una modalità molto utile, se non imprescindibile.

Cosa rimane? Rimane un'esperienza per me unica e preziosissima che, in qualsiasi modo si evolverà, ha rappresentato una modalità di ap-







procciarci alle Scritture di cui sarà difficile in futuro non tener conto. Per quanto mi riguarda è un cammino al quale non intendo rinunciare.

#### Domenico Ghirardotti

Se penso alla comunità di base a cui appartengo dalla fine degli anni 70, il sentimento più intenso che provo è quello della gratitudine.

E' capitato in questi decenni di pormi domande su cosa significa per me aver "incontrato" la comunità, come desidero che sia, cosa mi dona e cosa io le offro. In realtà, nel tempo, ho dato risposte diverse, sempre confrontandomi con le donne e gli uomini che ne hanno fatto e ne fanno parte, e da molti anni ormai non si affacciano più tali interrogativi.

In occasione dei suoi 50 anni, anche se non amo molto le ricorrenze, sono sollecitata a riflettere proprio a partire dalla "conta del tempo". Se pronunciamo lentamente il numero di anni, cinquanta, ci rendiamo davvero conto di cosa ha significato e continua a significare "l'avventura" che ci sta coinvolgendo e che sembra proprio continuare a renderci partecipi gli uni le altre di qualcosa di così importante e fondamentale per la nostra vita.

Mi piace definirla una "lunga avventura spirituale" perchè è proprio quello a cui penso quando, ricordando l'inizio del mio percorso nella fede che mi era stata trasmessa, con tutte le mie credenze e dubbi e il mio desiderio di ricerca e cammino, mi meraviglio della bellezza che questo "viaggio" ha portato nella mia vita.

Di più: mi stupisco di quanto ancora posso scoprire, esplorare e condividere, soprattutto condividere. Provo gratitudine per aver avuto la fortuna di incontrare donne e uomini che hanno voluto e accettato la mia compagnia e che quando io "non c'ero" loro "c'erano", la comunità c'era e la mia riconoscenza va oltre le singole persone, ciascuna a modo suo generosa ed accogliente. Sento che questo "spazio" mi ha permesso una ricca crescita interiore, accompagnata da un accudimento fiducioso e sicuro.

Riprendendo il termine "spazio", inteso come luogo fisico ma anche relazionale, di comunicazione, scambio, azione e pensiero, riconosco che ha delle caratteristiche che si sono modellate secondo ognuna e ognuno di noi e proprio per questo ci corrisponde.

Quello che prima intendevo per "fede", insieme è diventato spiritualità, contenitore del mio desiderio che voglio non abbia fine.

La comunità la vivo soprattutto come il luogo del nostro modo di intendere le relazioni, ma anche come il tentativo di costruirle a partire dai valori fondamentali e profondi ai quali tendiamo singolarmente e collettivamente.

In questi decenni ho sempre pensato di essere stata molto fortunata ad aver avuto uno spazio spirituale come quello della comunità di base e, se gli anni e la salute (soprattutto i miei neuroni...) me lo permetteranno, desidero godere ancora per molto tempo di questa opportunità.

Luciana Bonadio

Che cosa intendiamo con la parola "comunità"? Che cosa intendo io? E, in particolare, com'è cambiato in questi 50 anni il senso di comunità? Queste sono le domande che da un po' di tempo mi si presentano spesso alla mente e mi fanno riflettere... Da ultimo, un incontro recente, promosso dall'Osservatorio Interreligioso sulle Violenze alle Donne (O.I.V.D.), sugli abusi subiti da religiose all'interno delle loro "comunità": abusi sessuali, abusi di potere, manipolazioni, sottomissione spirituale e materiale, deprivazioni economiche, isolamento... La lista è lunga e impressionante.

La domanda si è materializzata immediatamente: quelle sono davvero comunità? E la risposta è stata altrettanto immediata e chiara dentro di me: no, non si può definire comunità un luogo umano dove impera una gerarchia che ha potere istituzionale su persone la cui "vocazione" è declinata anche in termini di obbedienza fino alla sottomissione. Per me comunità è dove tutte e tutti stanno simbolicamente in cerchio, riconoscendosi reciprocamente pari dignità, praticando rispetto, cura, ascolto, attenzione... reciprocamente. Cominciando sempre dal rispetto delle differenze, individuali e di genere. Questo rispetto aiuta a riconoscere le competenze, i carismi, le peculiarità di ogni perso-







•

na, stimolandone e apprezzandone la messa a servizio della comunità. In questo modo anche chi viene scelto/a come coordinatore/a e animatore/a non sarà tentato/a di dominare, di sentirsi pastore/a di un gregge... perché in questo possono germogliare i semi del possesso, della superiorità, del dominio, dell'autoritarismo.

La dottrina cristiana, il catechismo cattolico, la prassi tradizionale consolidata da millenni (mi limito agli ambiti che conosco per esperienza diretta) ne sono una documentazione storica innegabile. Pensiamo alle "comunità parrocchiali", dove l'ultima parola ce l'ha il parroco in forza della sua responsabilità istituzionale. E' da una comunità del genere che ci siamo allontanati/e 50 anni fa, alla ricerca di spazi di libertà per le nostre ricerche di fede e di vita: libertà personale vissuta in comunità con altri e altre. Era bisogno e desiderio di autonomia, di autodeterminazione, per dare senso sempre più pieno alla convinzione che la fede sia "cosa da adulti/e".

Se poi ripenso, come spesso mi accade, agli undici anni trascorsi in seminario, a studiare dottrine a cui presto ho cominciato a non credere più, ma che non potevo permettermi di discutere, a sentirmi dire che "noi non abbiamo nulla da imparare dagli altri, noi dobbiamo insegnare!", a subire l'iniziazione alla sessualità da parte di superiori bisognosi di affetto e di tenerezza tanto quanto me, sradicati come eravamo dalle famiglie, e dai contesti di vita, all'età di 10/11 anni... Il seminario non era comunità e non ci formava alla vita di comunità.

Ecco perché "sento" intensamente le sofferenze di quelle religiose, che hanno trovato il coraggio di rompere il silenzio in cui l'istituzione le vorrebbe mantenere seppellendo sotto una nera coltre di omertà gli abusi di ogni genere che la cultura patriarcale autorizza e giustifica. Tornando ai nostri 50 anni... Anche la "comunità di base" è un luogo che dobbiamo costantemente esaminare con sguardo critico, perché anche lì si possono ripresentare situazioni e relazioni di autoritarismo che ne minano le fondamenta. La consapevolezza di ciò, nel nostro caso, ci ha messi/e di fronte, a un certo punto, a due possibili opzioni: quella che avremmo con-

vintamente voluto praticare era ed è la convivialità delle differenze di competenze, di carismi, di visioni... Quella che ci è stata imposta è stata la rottura, che abbiamo subito con profonda sofferenza, pur rispettando la libertà di scelta di chi se ne è andato/a via.

Fu vera libertà? Non per tutti/e, come ben sappiamo. Ma la forza delle relazioni è il motore che spesso ci orienta nelle scelte da compiere. E le relazioni – torno al punto da cui sono partito – devono essere vissute tra persone che si riconoscono e si rispettano alla pari, in cerchio, tutti e tutte sullo stesso piano. Qui ci possono venire in aiuto – per me sono fondamentali – le ricerche di antropologhe e studiose femministe sulla vita e sulla religiosità delle primitive comunità matriarcali: le "madri" assicuravano pari cura ai bisogni di tutte le componenti delle piccole tribù, e questa cultura della cura universale si è mantenuta nei millenni e ha coinvolto anche uomini, in tutte le latitudini del globo.

Uno di questi è stato l'ebreo Gesù di Nazareth, che ha praticato e predicato con coerenza e amabilità la cura verso ogni persona che incontrava. Comprese le invettive feroci nei confronti degli uomini del sacro e del potere: per stimolarli al cambiamento... Alla sua piccola "comunità" di uomini e donne, che lo accompagnava e lo ospitava nei villaggi e sui sentieri della Palestina, cercava di far capire che non avrebbero dovuto mai comportarsi come chi ha potere e domina: "Tra voi non sarà così".

Il guaio è che nei racconti evangelici, redatti decenni dopo, quella comunità è sparita, sostituita da dodici maschi che si sono autoproclamati successori di Cristo (Gesù non può avere successori, perché è una persona, non un simbolo), a sua volta proclamato "unigenito figlio di Dio", dando così ai dodici la patente di rappresentanti di Dio in terra, unici interpreti certificati della sua volontà e della sua parola.

Invece Gesù parlava a tutta la comunità, non ai futuri gerarchi/pastori. E' tutta la comunità, se vuole credibilmente vivere il discepolato che proclama, che deve praticare il cerchio invece della piramide, la convivialità di tutte le differenze invece della superiorità di alcuni e della sottomissione degli altri e delle altre, la cura reciproca, l'amore universale.







Questi sono i pensieri che la parola "comunità" mi sollecita ad approfondire e a condividere, per continuare ad approfondire insieme. E, soprattutto, a tradurli in pratiche quotidiane. Penso anche, ad esempio, che comunità non è solo stare sotto lo stesso tetto, ma anche stare amorevolmente insieme pur vivendo ciascuno/a a casa propria, in paesi lontani tra loro. Inoltre, dal matriarcato e da Gesù mi sento invitato a sentirmi e a vivermi come parte dell'universale comunità umana, abbattendo tutti i muri che religioni, nazionalismi, egoismi hanno innalzato per dividere: "divide et impera" resta pratica contemporanea, alla pari con "se vuoi la pace prepara la guerra"... Quanto strada da fare per realizzare quell'altro mondo possibile!

Insomma: riflettere su come vivo, su come viviamo, è pratica fondamentale, è il senso dell'autocoscienza, pratica decisiva per donne e uomini; dovrebbe diventare pratica quotidiana, personale e comunitaria. Così vogliamo celebrare i nostri 50 anni, idealmente insieme a tutti e tutte coloro che in qualunque modo ci sono stati/e e ci sono compagni e compagne di strada.

Beppe Pavan

#### **GRAZIE**

per questi 50 anni di comunità in cui abbiamo condiviso ricerche appassionate cercando di lasciarci coinvolgere dalle parole e dalle pratiche di Gesù. Abbiamo intrecciato il nostro cammino con altri cammini di donne e uomini, vicine/i e lontani/e tentando prassi di solidarietà, di ascolto reciproco, di rispetto delle differenze, di accoglienza e di libertà femminile. Sorrisi e lacrime, desideri e delusioni... Anche se gli anni passano sento vivo il desiderio di continuare con entusiasmo e gioia prendendoci per mano e aprendoci a tutto ciò che di buono ci circonda. Grazie all'AMORE che ci abita. Buon proseguimento!

Carla Galetto

#### Dominate la terra...

Leggendo Genesi 1,26-31 mi viene da fare un collegamento con l'attenzione che dovrebbe essere necessaria per quella parte di creato che risulta di nostra competenza (di noi esseri umani). C'è scritto infatti che Dio creò l'uomo, maschio e femmina, perchè "dominasse e governasse" su ogni essere vivente. In un'altra traduzione invece di governare troviamo il termine "soggiogare".

Dominare e governare, dunque. Se il termine "dominare" può sembrare quasi perentorio e dittatoriale, quindi con la possibilità di una lettura in termini di oppressione (tali sono gli effetti che la storia ci ha trasmesso), altro è, o almeno mi pare, se letti nell'ottica che l'autore attribuisce al Dio creatore. Il dominio indicato è di chi sa operare per il bene, per la realizzazione di progetti che desiderano e permettono di stare in armonia con il tutto: "controllatela, tenetela d'occhio, governatela, prendetevene cura, cercare di mantenere l'equilibrio che permette alle varie forme di vita di progredire in modo regolare e sostenibile".

Oggi più che mai stiamo disattendendo questo progetto, in apparenza lineare e necessario. Il dominio economico-finanziario sta facendo "saltare il banco" e gli eventi devastanti a cui assistiamo – siccità, inondazioni, frane, disastri di ogni tipo – ci dicono che stiamo sbagliando tutto.

Il "dominatela e governatela" che troviamo in Genesi voleva dire altro. Voleva dire prendersi cura in modo attivo e responsabile, correndo anche, se necessario, qualche rischio di impopolarità. Invece preferiamo mettere la testa nella sabbia come gli struzzi, sperando che vada tutto bene; ma si sa che non andrà niente bene, che andrà tutto male. Al posto dei vari ponti di Messina, della TAV... opere dai più ritenute costose, inutili e dannose, ci starebbe ben altro.

I messaggi che la Terra ci manda non hanno bisogno di tante spiegazioni e non mi interessa dilungarmi. Mi sembra tuttavia utile sottolineare che le conseguenze, che alla fine risultano come un atto di accusa nei confronti di chi domina e governa il creato, partono da lontano. Fino a pochi anni fa si notavano di meno, perchè l'intervento dell'essere umano sull'ambiente aveva un peso relativamente leggero. Ora non più.

Domenico Ghirardotti





#### 40° Incontro nazionale delle Comunità Cristiane di Base

# Una Costituzione per la Terra

Pace, giustizia, cura della casa comune

Pace e giustizia non saranno mai garantite dal perdurare dei nazionalismi, del capitalismo di rapina, di un'economia che non è cura della casa comune, ma brama di ricchezza e di potere da parte di oligarchie sempre più ristrette ai danni della comunità umana e della casa comune, la Terra. Le molte guerre in corso ne sono tragica testimonianza, un retaggio del passato che l'umanità deve abbandonare.

Solo un'economia di cura nei confronti della nostra casa comune può guidare l'umanità sulla strada della pace e della giustizia in tutte le relazioni, come ha ammonito anche l'enciclica Laudato si' di papa Francesco. Ed è la strada su cui la Rete Sinodo delle realtà ecclesiali italiane vuole spingere il Sinodo della Chiesa cattolica.

Per tutto questo è illuminante e profetico il progetto che va sotto il nome di "Costituente Terra", ideato e promosso "perché la storia continui". In particolare il progetto propone "l'alleanza tra i popoli", un costituzionalismo sovranazionale: l'Unione Europea ne è un tentativo in atto e "dobbiamo dimostrare al mondo che è possibile nei fatti".

La Terra non è solo un ammasso di minerali e rocce: è un essere vivente di componenti interconnesse, è l'insieme indissolubile di tutto ciò che vi abita, contribuendo alla vita di ciascuna componente. Il progetto ci propone di considerarla un soggetto titolare di diritti: come esseri umani ne abbiamo la responsabilità e dobbiamo esserne consapevoli e coerenti.

#### **VENERDÌ 2 GIUGNO 2023**

ore 10:00 – 12:30 – lavori a gruppi

ore 15.15 - saluto della Segreteria, presentazione

ore 15.15 – 15:55

ore 16 - 18:30

Un tempo per tacere e un tempo per parlare (Qo 3,7) – Silvia Zanconato

Una Costituzione per la Terra

to, Letizia Tomassone

ore 16:00 – 18:30 – lavori a gruppi

Pace, giustizia, cura della casa comune intervengono: Luigi Ferrajoli, Sergio Paronet-

#### **DOMENICA 4 GIUGNO 2023**

ore 21:15 - proiezione del docufilm "Le chiavi di una storia - la Comunità dell'Isolotto"

> ore 9:00 - Assemblea di condivisione eucaristica a cura della CdB dell'Isolotto (Firenze)

#### **SABATO 3 GIUGNO 2023**

ore 9:15 - 9:55

A che cosa servono le utopie - Valentina Pazé

(All'interno dell'assemblea eucaristica saranno presentati i lavori dei gruppi e ci sarà il momento della condivisione di riflessioni, testimonianze, preghiere, propositi per proseguire insieme)





## Una Costituzione per la Terra

Il prof. **Luigi Ferrajoli** ci ha comunicato di non acconsentire alla pubblicazione della trascrizione del suo intervento online. Ci farà avere un nuovo testo che verrà pubblicato sul prossimo numero di Viottoli.

#### IL CAMMINO DELLA NON-VIOLENZA PER UNA COSTI-TUENTE TERRA

Pace, giustizia e cura della casa comune sono i grandi beni dell'umanità, le grandi parole generatrici, i diritti-doveri di tutti, le energie e le speranze della nostra cittadinanza attiva e responsabile. Non costituiscono solo l'orizzonte cui tendere, ma le pratiche e le politiche da attuare. I semi da porre, da coltivare, da curare. Un lavoro da fare.

#### 1. Non partiamo da zero

Occorre cominciare con un minimo di memoria storica: dal Concilio Vaticano II al pontificato di papa Francesco, da Basilea 1989 alla Carta Ecumenica del 2001, dagli incontri di Assisi a partire dal 1986 al documento di Abu Dhabi 2019, dalle iniziative del movimento Un altro mondo è possibile agli incontri areniani a Verona di Beati i costruttori di pace, dalle assemblee del Consiglio ecumenico delle Chiese all'Osservatorio ecumenico contro le violenze alle donne 2015 e al Seminario delle teologhe italiane (15 aprile 2023) "Verso una teologia pubblica", dalle Costituzioni sudamericane del bien vivir agli Incontri dei Movimenti popolari con papa Francesco, dalle iniziative legate alla Laudato si' ai cantieri sinodali di oggi. Molti ci hanno preceduto in questa strada, cercando di invertire la direzione di una storia carica di ferite, orrori, divisioni. A loro va la nostra gratitudine e il nostro operante pensiero (da Giovanni Franzoni, la cui Lettera pastorale "La terra è di Dio" è stata per la formazione di molti di noi un testo base, fino ad oggi, a tanti e a tante come Vittorio Bellavite).

#### 2. Non siamo soli

Molti ci hanno preceduto e molti ci accompagnano. Sui temi di cui parliamo tante sono le iniziative in corso, i cantieri, i progetti, i movimenti che stanno operando sia pure in modo frammentario. Tante le uscite da fare come comunità "in uscita": ne abbiamo indicate 15 nel documento "Uscire dal sistema di guerra", presentato ai vescovi italiani (maggio 2023), della Rete sinodale nazionale di cui molti di noi fanno parte. Il lavoro oggi si fa arduo davanti al dramma ecumenico sorto durante, ma anche prima dell'inizio della guerra in Ucraina. Una cosa terribile, che ha portato alcuni a dubitare sulla necessità dell'ecumenismo, a meno che la pace non diventi il cuore della conversione comune alla nonviolenza evangelica, riscattando le pastoie di un ecumenismo generico e sterile, nazionalista e impaurito. Abbiamo un ampio materiale teorico e pratico, civile e umano, a sostegno di una Costituente per la terra, già abbozzata, non calata dall'alto, ma "fonte ispiratrice" di un lungo cammino che porti a maturazione un diffuso costituzionalismo polimorfo e sviluppi, innovandolo, il sistema di un'Onu dell'età globale. Se ne parlava già negli anni Novanta. Oggi la Costituente della terra sembra raccogliere in modo giuridico e umanistico tali istanze e diventare un ideale regolativo planetario.

#### 3. Lo scenario del mondo

In che mondo viviamo? Da anni sta cambiando lo scenario del mondo con l'intreccio devastante di alcune grandi crisi (pandemica, climatica, economica, bellica, politica, culturale). Seguendo lo schema della guerra, ci stiamo avviando verso una catastrofe di relazioni tra le persone e i popoli. Catastrofe di civiltà. Sono più di 150 le guerre o in conflitti in corso (secondo l'Università di Uppsala), con milioni di profughi e migranti forzati e morti in ogni luogo e nel Mediterraneo. Il mondo interconnesso, dove guerre, ingiustizie e disastri ambientali si intrecciano in modo interdipendente, è diventato il teatro di un'unica terza guerra mondiale, una guerra civile permanente. Una guerra mondiale struttura-







le per il controllo delle risorse e il dominio del mondo. Ne sono un segnale il "pensiero unico bellicista" su cui ha scritto Nico Piro, il ritorno in auge della guerra giusta e santa o preventiva, il linguaggio ostile e discriminatorio, l'aggressività nelle relazioni e l'odio diffusi nella vita quotidiana. Per ridurli ed estirparli c'è bisogno di una politica lungimirante e di una fede disarmante, capaci di costruire un nuovo sistema di convivenza umana. C'è bisogno di un cambio di paradigma culturale e sociale, economico e politico, ecclesiale e religioso. Il lavoro da fare è immenso e nobilissimo, scrive la Pacem in terris.

#### 4. Bisogno di politica

Bisogna riconoscere che non siamo stati capaci di costruire, dopo la caduta del Muro di Berlino, un nuovo sistema di convivenza fra le Nazioni che andasse al di là delle alleanze militari o delle convenienze economiche. La guerra in corso in Ucraina rende evidente questa sconfitta, ma ogni guerra è una sconfitta della politica e della fede. Oggi dovrebbe stare al centro di tutto la questione: come interrompere la spirale delle violenze? Come arrivare a un negoziato (che si fa sempre col nemico), che non sia una resa per l'aggredito e un'imposizione dell'aggressore? Questa è la domanda politica essenziale. Occorre fermare le guerre! Fermare la militarizzazione che distrugge la politica. Garantire a tutti almeno la libertà di vivere, di non morire per guerra. E' vero che l'Ucraina ha diritto all'autotutela, come scrive la Carta dell'ONU, ma è altrettanto vero che tutte le nazioni hanno il diritto e dovere di fermare le guerre, di intervenire in modo ampio e massiccio, soprattutto perché sia Russia che Ucraina non possono vincere la guerra, che è diventata mondiale (come tante altre del resto) e rischiosissima per il mondo che si sta sempre più armando e disumanizzando. Il riarmo mondiale in atto, cui l'Italia partecipa, rischia di risucchiare tutti nel gorgo di uno scontro mortale, rassegnati all'idea che l'umanità possa ormai costruire la pace soltanto sotto l'ombrello della Bomba, cioè delle armi della distruzione assoluta e reciproca. Fino alla follia estrema che può, ma non deve, darsi in un tempo in cui nessuno è più in grado di vincere le guerre e tutti, certamente, le perdono con conseguenze senza fine atte a preparare nuove guerre.

#### 5. Quale bussola ci può guidare?

La nonviolenza. Nel cammino costituente occorre superare alcuni schemi mentali legati all'idea della guerra "giusta" che vuol dire, contemporaneamente, accettazione dell'ingiustizia "necessaria" e di una devastazione ambientale "tollerabile". Troppi sono ancora i luoghi comuni negativi, i pregiudizi che muovono molte persone. Essi riguardano l'idea di nonviolenza come utopia impossibile e di pace nonviolenta come resa o passività. Vediamoli da vicino. La nonviolenza è impossibile? La nonviolenza di cui parliamo e che orienta le nostre azioni non può essere intesa come utopia o auspicio di bene od orizzonte finale. Come dottrina certa o teoria compiuta. Come discorso aprioristico o moralistico. Come essenza. E' resistenza ed esistenza, una storia di resistenze e di esistenze. Non è "invocazione astratta" (direbbe Langer), ma incarnazione pronta ad assumere il dolore delle vittime e a farsi carico della tragedia dell'aggredito. Attenta a non uccidere e a non lasciar uccidere. Una nonviolenza come forza storica e politica di liberazione conviviale.

# 6. Volti e movimenti per un cammino di umanizzazione

Una nonviolenza come forza attiva e creativa, vissuta e testimoniata da tanti, nata come movimento politico nel 1906 in Sud Africa e poi in India con Gandhi dal 1915 o, ad esempio, nella Danimarca occupata dai nazisti, nelle Filippine, nel Myanmar, in Sud Africa con N. Mandela e D. Tutu; negli Stati Uniti con D. Thoreau, C. Chavez, D. Day, T. Merton, R. Lynch e M. Luther King; nell'est europeo con i movimenti ecumenici e V. Havel verso il 1989; in molti paesi sudamericani con H. Camara, L. Proaňo, O. Romero, P. Casaldaliga, M. Garcia, A. Perez Esquivel, A. Paoli, P. Freire, I. Illich, C. Mendes, D. Stang, B. Caceres; in vari paesi africani da A. Luthuli a L. Senghor, da T. Sankara a L. Gbowee, da A. L. Tonelli a Pierre Claverie, da A. Schweitzer a C. De Foucauld e ai martiri di Thibirine, da Muhamad Taha a W. M. Maathai; ancora in Asia da L. Tolstoj a Badshah Khan, da C. Aquino a S. Ebadi, da Anna Politovskaja a Nadia Murad, da V. Bhave a T. Nhat Hanh e







all'azione dei sopravvissuti di Hiroshima e Nagasaki; dalle esperienze della "Rosa Bianca", di E. Hillesum, E. Stein, H. Arendt, S. Weil... Una nonviolenza a volte sconfitta ma spesso vincente, cammino di umanizzazione, ipotizzata in 10 punti nella "Dichiarazione di Nuova Delhi" del novembre 1986, firmata da M. Gorbaciov e R. Gandhi, per "un mondo libero dalle armi nucleari e nonviolento" (una sorta di Costituzione mondiale, scrive R. La Valle nel suo Leviatani, dov'è la vittoria?) o dalla prospettiva elaborata dall'Agenda di Boutros Ghali (1992). Una nonviolenza testimoniata da tante persone che stanno alla base della nostra variegata formazione: tra i molti A. Capitini, P. Pinna, D. Dolci, B. Russel, A. Einstein, G. Fox, W. Penn, L. del Vasto, J. Goss, H. Mayr, B. Häring, Giovanni XXIII, P. Mazzolari, L. Milani, G. La Pira, E. Balducci, D.M. Turoldo, T. Bello, A. Langer, C.M. Martini, A. Zarri, L. Menapace, L. Bimbi, G. Strada, L. Bettazzi, A. Zanotelli, L. Ciotti ... Una nonviolenza vissuta da obiettori di coscienza presenti anche oggi e colpiti in Ucraina, Russia e Bielorussia; da Franz Jägerstätter la cui obiezione a Hitler il papa (15 luglio 2022) ha indicato ai giovani europei come necessaria "ribellione alla guerra", da parenti delle vittime delle violenze anche in Palestina-Israele, dalle Donne in nero, da tante persone e realtà dell'antimafia, da movimenti come Italia ripensaci, Stopthewarnow, Mean, Europe for peace, comitati contro la guerra... Una nonviolenza combattiva e conviviale, disarmata e disarmante, che possiamo chiamare, a sessant'anni dalla pubblicazione della Pacem in terris, come forza della verità, fame di giustizia, pratica di liberazione, potere dell'amore (i pilastri dell'enciclica che è stata definita da Balducci e La Pira "il manifesto del mondo nuovo" e del "nuovo umanesimo").

#### 7. Nonviolenza è gestione dei conflitti

Secondo schema mentale: molti dicono che cercare la pace vuol dire passività, attesa o resa all'oppressore. Occorre sempre ribadire che ci vuole più coraggio nel costruire la pace che nel fare la guerra e che la pace da costruire non può essere né la resa dell'aggredito né il dominio dell'oppressore né semplice "armistizio" o la continuazione di una belligeranza endemica e diffusa. Occorre dire che la nonviolenza è azione, lotta, e

ha una lunga storia (cfr la bibliografia del Centro Sereno Regis e del Movimento nonviolento o gli studi di J. Galtung, P. Patfoort, G. Sharp, M. Rosenberg, J. M. Muller, T. Ebert, A. L'Abate, G. Pontara, G. Salio, T. Drago, M. Sclavi, D. Novara, le campagne in corso intitolate *Un'altra* difesa è possibile, le innovazioni presenti nel dialogo interreligioso col documento di Abu Dhabi del 2019). Si può anche definire come gestionetrasformazione dei conflitti. "Il conflitto non può essere ignorato o dissimulato. Ma se rimaniamo intrappolati in esso, perdiamo la prospettiva, gli orizzonti si limitano e la realtà stessa resta frammentata" (Evangelii gaudium 226). Occorre "accettare di sopportare il conflitto, risolverlo e trasformarlo in un anello di collegamento di un nuovo processo" (227). "In questo modo, si rende possibile sviluppare una comunione nelle differenze, che può essere favorita solo da quelle nobili persone che hanno il coraggio di andare oltre la superficie conflittuale e considerano gli altri nella loro dignità più profonda" (228). Analoghi pensieri sono rintracciabili in Fratelli tutti, soprattutto nel capitolo settimo "L'ingiustizia della guerra".

# 8. Nonviolenza è azione per un'altra difesa.

Un altro schema mentale identifica la difesa personale con la difesa bellica. Bisogna difendersi, si ripete. Certo, bisogna difendersi. Nessuno è esente da dilemmi morali davanti all'aggressione. Siamo tutti testimoni inadeguati o colpevoli, direbbero Gandhi, T. Merton o D. Bonhoeffer, davanti allo scatenamento delle violenze. Ma l'idea oggi di vincere una guerra per ristabilire i diritti violati, come dice la Pacem in terris, è obsoleta, storicamente preistorica o fenomeno alienum a ratione. Bisogna difendersi ma come? Bisogna esplorare il lungo cantiere della difesa popolare nonviolenta (che va preparata, organizzata, sperimentata). Preliminarmente occorre dire che c'è grande differenza tra difesa privata e difesa bellica e che non si può invocare la necessità della prima per scatenare la seconda. Gli scenari sono radicalmente diversi. Ogni guerra ha cause remote e vicine interconnesse. Chiama in causa grandi interessi economici e politici. Coinvolge tante responsabilità, patti violati, alleanze inter-





cambiabili, milizie mercenarie. Scatena forme di degrado disumano, atti di ferocia spaventosi: stragi di civili, stupri, pulizie etniche, criminalità, mafie, banditismo, distruzione ambientale. Aggrava le violenze e alimenta guerre endemiche o tensioni che durano decenni. Sperimenta nuovi tipi di armi. Apre la strada a esiti catastrofici. Con questo "macabro regresso di umanità" (Francesco, 1 maggio 2022) il mondo diverrebbe solo un mercato di armi e un teatro di scontri, di caos endemico, di distruzione del diritto internazionale faticosamente definito nell'arco di secoli. Ne era cosciente Primo Mazzolari, uomo della Resistenza, che nel 1955, alla luce del lampo atomico, osservava: "Se dovessimo fare la guerra di ieri, con l'animo di oggi, saremmo in peccato; se facessimo la resistenza come l'abbiamo fatta ieri, con l'animo di oggi, saremmo in peccato [...]. E' venuta l'ora di ridiventare un'altra volta 'ribelli per amore', ma contro la guerra, questa volta" ("Tu non uccidere"). Nemmeno vale fare un paragone con la Resistenza, avvenuta anzitutto contro il proprio governo fascista alleato coi nazisti, in epoca pre-atomica e con la grande alleanza delle potenze Usa-Urss contro il nazismo, dentro un crogiolo costituente di forze e di tensioni da cui è uscita l'idea dell'Europa unita, portatrice di pace nel mondo".

#### 9. Gesù è nonviolento

C'è un altro schema che gira diffusamente nelle menti. La fede cristiana, dicono alcuni, non può essere contraria all'uso delle armi. Lo pensano in molti, da Kirill a Putin, da Zelensky a tanti ucraini, da Trump a Biden, da Bolsonaro a Orban, da elettori della destra e della sinistra. E' pane quotidiano nel mondo ortodosso legato al nazionalismo, nelle aggregazioni evangelicali fondamentaliste americane, nei partiti sovranisti e populisti, tra gli anglicani orientati ancora a preferire la corona d'oro del loro re alla corona di spine del Cristo (L. Boff), ma anche nella cultura progressista o nella teologia elaborata da studiosi di valore (come Vito Mancuso su "La Stampa" del 16 gennaio 2023). Il profilo di Gesù così elaborato appare letterale e schematico: si dice in modo grossolano, senza precisare il significato della parola o specificare il contesto, che Gesù "non era un pacifista" perché si identificano gesti forti di Gesù con la violenza: - come se il rovesciamento dei tavoli dei mercanti del tempio fosse un invito alla violenza e non alla liberazione della religione da ogni forma di mercato religioso, da un disastro teologico, da una catastrofe della religiosità. Perché, dunque, non intendere "portare il fuoco" come ardore della fede che rischia di spegnersi (tanto è vero che il Figlio dell'uomo potrebbe non trovare più fede al suo ritorno)?

Perché non intendere la "spada", proposta da Cristo come divisione dal legame del sangue coi parenti, come scelta del Regno, come divisione dalla religione del profitto, del dominio, del nemico? Perché "porgere l'altra guancia" (espressione spesso irrisa) dovrebbe essere indice di remissività e non affermazione dell'uguaglianza tra persone, sussulto della propria dignità relazionale? (siamo uguali, apparteniamo gli uni agli altri!). Perché il "basta" all'uso della spada durante l'arresto non può essere inteso, al momento culminante della vita di Gesù, come definitiva repulsione per ciò che impedisce una pratica radicale di nonviolenza, il dono di sé?

#### 10. Il perdono

Significativa è l'immagine di Gesù che, schiaffeggiato, chiede conto dell'offesa ricevuta, pronto a rispondere al male con il bene. Ecco: la nonviolenza guarda in faccia al male, chiede conto, denuncia e si dispone a rispondere con un'altra logica, che non è solo quella del dono personale gratuito (per molti eroico e improbabile), ma anche quella lucida e realistica della costruzione delle condizioni per evitare lo scatenamento del male. Il perdono può essere inteso come affermazione di una nuova società fraterna e sororale, di un'inedita umanità. Il perdono, ad esempio, può essere praticato come moltiplicazione del dono, di gesti gratuiti e conviviali in opposizione alle logiche del nemico o dello scarto, come alternativa sociopolitica al clima di guerra e di violenza (Desmond Tutu e Nelson Mandela ce l'hanno insegnato, così pure le pratiche di riconciliazione promosse da tante donne in alternativa al clima bellico). Sull'argomento, che accompagna spesso il mio pensiero e che mi ha portato a scrivere un libro sul coraggio della nonviolenza di papa Francesco, è forse utile leggere sia il libro di Tutu, Non c'è futuro senza perdono, sia il testo di Zanardi-Mandreoli, La nonviolenza di Gesù. Operare la pace secondo i Vangeli.







# 11. La dinamica delle Beatitudini e l'ideale del Giubileo

Mi piace orientare le nostre riflessioni su pace, giustizia e cura della casa comune nell'ottica delle Beatitudini e del Giubileo. Beati gli operatori e beate le operatrici di pace! Beati e beate coloro che hanno fame e sete di giustizia e che sono perseguitati/e a causa della giustizia! Beate le persone miti, erediteranno la terra! Beati e beate, cioè in piedi, in cammino, in uscita, come traducono alcuni studiosi. Una Costituente per la terra può essere un tentativo laico umanistico di tradurre la dinamica delle Beatitudini e il programma del Giubileo biblico. Gesù ce lo insegna. Secondo Luca 4, che si collega a Isaia 58, 61, e alcuni testi qumranici, la visione sociale di Gesù si ispira all'ideale del Giubileo come si trova nel capitolo 25 del Levitico (remissione dei debiti, liberazione degli schiavi, redistribuzione dei beni, riposo della terra). L'invito gesuano a perdonare implica la proclamazione dell'anno favorevole del Signore, l'aspirazione alla riconciliazione collettiva, ad una riorganizzazione, rigenerazione o rifondazione della società. Per Gesù il giubileo si fonda con la prospettiva del regno di Dio (Mauro Pesce, Da Gesù al cristianesimo). Un progetto di Costituente planetaria si lega, a modo suo, a tale visione mistica e politica.

# 12. Pessimismo catastrofico e apertura al possibile

Abbiamo scritto e scriviamo molto, abbiamo letto e leggiamo numerosi documenti, forse troppi, quasi tutti allarmisti, sulla situazione del mondo. Bene, ma occorre sempre distinguere allarme da allarmismo, guardarsi dal catastrofismo che deprime, isola, impaurisce, deresponsabilizza o delega ad altri. "Noi soffriamo un certo eccesso diagnostico che a volte ci porta a un pessimismo parolaio o a crogiolarci nel negativo. Vedendo la cronaca nera di ogni giorno, siamo convinti che non si può fare nulla, ma solo prendersi cura di sé e della piccola cerchia della famiglia e degli affetti". Così diceva papa Francesco ai movimenti popolari a Santa Cruz de la Sierra il 9 luglio 2015. Ma "non esiste un determinismo che ci condanni ai conflitti armati, alla crescita delle ingiustizie e alle devastazioni ambientali [...]. Non siamo condannati all'ini-

quità universale. Non siamo condannati a ripetere il passato né a costruire un futuro basato sull'esclusione e la disuguaglianza, sullo scarto o sull'indifferenza; dove la cultura del privilegio sia un potere invisibile e insopprimibile e lo sfruttamento e l'abuso siano come un metodo abituale di sopravvivenza". Non siamo condannati a un destino di morte. Credo sia utile accompagnare tante analisi globali e sistemiche alla consapevolezza della nostra libertà come apertura al possibile e, quindi, a una novità di vita. Si può rimbalzare dal buco nero uscendo nel futuro come un buco bianco. La parabola scientifica proposta dal fisico Carlo Rovelli, fisico e uomo di pace, nel suo Buchi bianchi, ci offre la possibilità di pensare sempre all'esistenza di un altro punto di vista, di una nuova concezione del mondo, di una nuova prospettiva atta a "cambiare l'ordine delle cose". Il sociologo Zygmunt Bauman osservava che "occorre convincersi che l'impossibile è possibile. Che il possibile è sempre in agguato. Il peggio che ci possa accadere è non essere né carne né pesce, senza orientamento, con l'anima spenta".

#### 13. Liberare la speranza

Per Bergoglio, sempre in Bolivia, "una nuova immaginazione del possibile" ci apre a "un nuovo modo di fronteggiare gli eventi, che consenta di trovare e generare risposte creative dinanzi al dolore del mondo [...]. Ci viene chiesta la capacità di lasciarci interpellare e di lasciar cadere le squame dagli occhi e vedere con una nuova luce queste realtà, una luce che ci spinga all'azione [...]. Oggi la comunità scientifica accetta quello che già da molto tempo denunciano gli umili: si stanno producendo danni forse irreversibili all'ecosistema". Non basta, quindi, segnalare le cause strutturali. "Oserei dire che il futuro dell'umanità è in gran parte nelle nostre mani, nella nostra capacità di organizzare e promuovere alternative". In effetti, "diciamolo senza timore: noi vogliamo un cambiamento, un vero cambiamento, un cambiamento delle strutture. Questo sistema non regge più, non lo sopportano i contadini, i lavoratori, le comunità, i villaggi [...]. E non lo sopporta più la Terra, la sorella Madre Terra, come diceva san Francesco. Insomma, direbbero le donne delle CdB riunite







a Bologna nel maggio 2023, occorre uscire dal "potente incantesimo del male", saper vedere i segni del cambiamento, diventare noi il cambiamento che desideriamo costruire, "liberare la speranza", e uscire, uscire...

#### 14. Uscire dal sistema di guerra

Diventa necessario un grande multiforme esodo da indifferenze e pigrizie, da pregiudizi e schematismi, da rassegnazioni o paure, da solitudini o da tristezze che paralizzano la voglia di vivere e il desiderio di cambiare.

Uscire dal sistema di guerra, dalla spirale dei conflitti armati, dalla crescente ingiustizia e dalla devastazione dell'ambiente. Dall'industria e dal commercio delle armi (per il papa uno scandalo, una peste, un cancro, una calamità, "la più grande struttura di ingiustizia"). Uscire dalla ragnatela delle "banche armate", da politiche rivolte non solo all'uso ma anche al possesso delle armi nucleari. Dalle culture del nemico, da ideologie sacrificali, dalle teologie di un dio guerriero, nazionalista ed etnico, padronale e imperiale.

Uscire da una cultura patriarcale, androcentrica e maschilista, che mantiene strutturali forme di violenza anche nella Chiesa cattolica, che si traduce in misoginia e sottomissione delle donne e si evidenzia negli "abusi di coscienza, di potere, sessuali ed economici" perpetrati da esponenti del clero, che rendono in-credibile il messaggio evangelico di Gesù.

Uscire dal paradigma tecnocratico che sta distruggendo il pianeta (Laudato si') e dal dominio della finanza sulla natura, dalle moderne schiavitù, dall'idolatria del denaro, dallo scandalo della fame, dalla tratta delle persone, dalla corruzione, dal dominio mafioso e dalla mafiosità diffusa.

Uscire da una Chiesa che ostenta o mantiene i segni del potere e del privilegio, da molte patologie clericali che resistono all'invito di Gesù alla sua comunità: "tra voi non sia così". Uscire da ogni forma di complicità con logiche militariste (come quelle che hanno trasformato Giovanni XXIII in patrono dell'esercito), dal sistema dei cappellani militari, da una tradizionale e superata teologia legata alla "guerra giusta" e da tante forme di violenza occulta o mascherata contro le per-

sone, in particolare contro le donne.

#### 15. Osare la pace

Tonino Bello a Verona, alla vigilia dell'Assemblea ecumenica di Basilea del 1989, ci parlava di pace, giustizia e cura del creato (e partiva proprio dalla cura della casa comune per risalire alla giustizia e alla pace, come prospettava il profeta Isaia (32,15-17). Citava Bonhoeffer, per il quale "la pace deve essere osata" per poter "parlare in modo che il mondo, digrignando i denti, debba udire la parola pace, e i popoli si rallegreranno perché la Chiesa di Cristo toglie, nel nome di Cristo, le armi dalla mano dei suoi figli e vieta loro di fare la guerra e invoca la pace di Cristo sul mondo delirante". Quindi, sempre con le parole di Bonhoeffer, concludeva: "vogliamo parlare a questo mondo e dirgli non una mezza parola ma una parola tutta intera. Dobbiamo pregare perché questa parola ci sia data. E invocheremo lo Spirito Santo. Non solo perché rinnovi il volto della terra. Ma anche perché faccia un rogo di tutte le nostre paure".

Sergio Paronetto

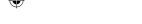
#### UNO SGUARDO ECOFEM-MINISTA

#### Donne e natura

Da quanti decenni le scienziate, le filosofe e le teologhe hanno portato al centro dell'attenzione la questione dei corpi e di come lo sguardo patriarcale sulle donne e sulla natura abbia reso questi due soggetti degli strumenti al suo servizio? Oggi si parla infatti di capitalismo estrattivo, a significare in modo plastico come il sistema economico capitalista sprema i corpi della Terra, delle donne e di tutti i soggetti messi in una posizione subalterna e muta. Gli ecofemminismi nascono negli stessi anni '70 in cui esce il rapporto a cura del Club di Roma sui limiti dello sviluppo.¹ Nascono però da un'altra sorgente di conoscenza, che non è la competenza scientifica, ma la competenza dei corpi e delle vite esperita dalle donne.²

- 1 I limiti dello sviluppo, Mondadori, Milano 1972.
- 2 A. Zabonati, Ecofemminismo/Ecofeminism, DEP 20 July





I corpi sono la cartina al tornasole di questa consapevolezza, della coscienza delle proprie origini nella terra, dell'interconnessione con ogni singola pianta, animale e vita umana, che crea un corpo unico con il pianeta. Questo viene articolato dalla teologa R. Radford Ruether in termini di una rivolta al sistema di dominio nel mondo.

Le donne devono rendersi conto che per loro non ci può essere liberazione né ci può essere soluzione alla crisi ecologica all'interno di una società il cui modello fondamentale di relazioni è quello del dominio. Esse devono unire le rivendicazioni del movimento femminile con quelle del movimento ambientalista, per proporre una radicale riorganizzazione delle relazioni socioeconomiche fondamentali e rivedere i valori della moderna società industriale.<sup>3</sup>

I corpi sono anche al centro del pensiero della teologa Sallie McFague, che avanza la proposta di una immagine divina di interconnessione e interdipendenza profonda: quella del mondo come corpo di Dio.<sup>4</sup>

# Chthulucene: riconoscere e generare parentele

Da poco è stato pubblicato in italiano il libro di Donna Harraway, *Chthulucene*,<sup>5</sup> che mostra le parentele profonde, materiali e anche culturali, tra tutti gli esseri viventi, proponendo il gioco della matassa con le specie compagne, delle interconnessioni creative. Il saggio denuncia i paradigmi filosofici e scientifici che dominano la nostra comprensione del mondo e rifiuta la definizione di "Antropocene" (termine divulgato dal chimico dell'atmosfera Paul Crutzen nel 2000), che secondo lei mette troppo l'accento sul passato e non offre vie d'uscita da questa nuova era, caratterizzata dalla rilevanza dell'attività umana che ha soppiantato l'Olocene.

Dalla rivoluzione industriale in poi, infatti, l'antropizzazione "è diventata un fattore geologico" 6, viene

2012, Università Ca' Foscari, Venezia.

quasi data per scontata e si autoriproduce senza uscire dal proprio sistema.<sup>7</sup>

Il termine "Antropocene" vede al centro l'azione umana in un modo senza precedenti. L'essere umano, autocompreso come essere superiore alle altre creature, è diventato il più grande e pericoloso fattore di influenza sull'ambiente terrestre: "Le scandalose epoche chiamate Antropocene e Capitalocene sono l'ultima e più pericolosa versione di queste forze sterminatrici".

Haraway denuncia la prospettiva antropocentrica, che considera il cambiamento climatico e molti altri problemi ambientali della Terra come inevitabili, e invita ad un cambio di paradigma, che parte dalla presa di coscienza di essere nella merda fino al collo e rende evidente la necessità di "agitarsi": "staying with the Trouble".

Trouble, racconta Haraway nell'introduzione al suo libro, deriva da un verbo francese del tredicesimo secolo che significa "agitare", "intorbidire", "disturbare". Agitarsi e accettare di stare nel disordine significa anche accettare il disequilibrio continuo della vita nel presente, senza proiettare salvezza e redenzione operate da noi nel futuro

La consapevolezza di vivere su un pianeta infetto e tossico, secondo Haraway, deve muovere tutte e tutti a un'azione epistemica (e politica) volta a generare disordine, Trouble, a sollevare una potente reazione di fronte a eventi devastanti, ma anche, allo stesso tempo, a far diventare capaci di reagire e interagire, gli uni con gli altri: l'obiettivo è quello di realizzare kin - termine che in inglese indica la rete familiare e la genealogia di un soggetto – lungo linee di connessione creative per imparare a vivere e morire bene in una dimensione proattiva basata sulla capacità di reagire "in response/ability". Le KIN/Genealogie possono essere anche strane e trasversali, oltre che verticali e dirette, e rendono evidente "verso chi, effettivamente, siamo responsabili", di quale vita e di quale morte.

Il titolo del libro è composito, *Chthulucene*, da due radici greche, *Khthôn* e *Kainos*: "ctoni sono esseri della terra, antichi, ma anche nuovissimi"; "Ascol-7 Vd. la recensione a D. Haraway di E. Zamarchi, pubblicata sulla rivista *Il paese delle donne* il 1 marzo 2022 e sul trimestrale di Azione Mag "A&P - Autogestione & Politica Prima", n. 2-3/aprile – settembre 2022

8 D. Haraway, ivi

9 https://www.kabulmagazine.com/donna-haraway-stayng-trouble-chthulucene/



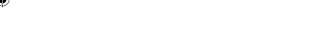


<sup>3</sup> R. Radford Ruether, Gaia e Dio. Una teologia ecofemminista per la guarigione della terra, Queriniana, Brescia 1975, p. 204.

<sup>4</sup> S. McFague, Modelli di Dio, Claudiana, Torino

<sup>5</sup> D. Haraway, Chthulucene. Sopravvivere su un pianeta infetto, Nero, Roma 2020.

<sup>6</sup> Cf. B. Stiegler, La società automatica, l'avvenire del lavoro, Meltemi 2019 p.41.



tando *kainos* sento una presenza densa, continua, riempita da ife (filamenti unicellulari o pluricellulari che compongono il corpo vegetativo dei funghi) che le infondono ogni tipo di temporalità e materialità". I due termini insieme designano una modalità spazio-temporale per imparare a stare con il disordine del vivere e con la capacità di reagire (*Respons-ability*) su una terra ormai danneggiata. Nella doppia etimologia - il termine greco *Khton* (terra intesa soprattutto come mondo ctonio, sotterraneo) congiunto a *Kainos* (recente, nuovo) - si sintetizza il fondamento della nuova era, in cui diventare responsabili in modo olistico, ma anche *con-divenire* e lasciare che altri esseri siano i soggetti del procedere, del fare e disfare.

Haraway ci invita a stare in posizione critica sia verso le soluzioni tecnico-scientifiche sia verso l'idea di redenzione e nuova creazione espressa dall'escatologia cristiana. D'altra parte, non pensa che "i giochi siano finiti" perché non abbiamo successo nei nostri tentativi politici o scientifici (l'altra faccia dell'illusione di controllo e onnipotenza sul mondo).

Invece si tratta di fare spazio agli altri soggetti che abitano con noi il pianeta. Infatti "i terrestri non sono mai da soli", appartengono al multiforme e "compostabile" humus, costituito da invisibili biodiversità: il trovare nuovi paradigmi deve ripartire da altri pensieri, dal modo in cui altri esseri vivono la loro condivisione del mondo con noi. La simpoiesi, la collaborazione, è un pensiero tentacolare, afferma Donna Harraway, che ha tante origini nelle diverse specie compagne. Questo genere di co-creazioni sono anche rischiose, il lieto fine non è scontato. "Compost: siamo compost, non postumani. Abitiamo le humusità, non le umanità. Solo adottando un approccio compostista possiamo assistere alla definitiva decomposizione dell'umano elevato sopra il corpo della natura. Compost è il mondeggiare, il farsi comune del mondo [worlding]. Non tutti portano la stessa storia e lo stesso peso nel compost, c'è chi è più respons-abile di altri in questo incessante lavoro di composizione-decomposizione. Le Comunità del Compost sono aperte e ospitali, coltivano parentele queer, realizzano il Comune. Compost è il contrario di accumulazione".10

Alla luce di questa nuova consapevolezza di in-10 https://not.neroeditions.com/dizionario-lo-chthulucene/ terdipendenze multiple, l'antropocentrismo, l'individualismo, lo specismo non hanno più senso, perché tutti i viventi sono ibridi e *simbionti*, connessi in un reticolo complesso con altre "cosiddette" specie. Intrecciati in un *mondeggiare* inestricabile e in con-divenire. Haraway stessa scrive "Siamo compost, non postumani; abitiamo l'humusità non l'umanità" (p. 140) il nostro compito è quello di "Generare parentele, non bambini" (p. 147).

Mondeggiare: connessioni fitte e sotterranee, coabitazioni. Con-divenire, in cui agenti eterogenei – e noi stessi diventano ciò che sono solo in un processo relazionale. La provocazione di Donna Harraway spinge in direzione di un cambiamento di paradigma anche passando il confine tra scienza e fabula fantascientifica, tra narrazione, immaginazione creatrice e azione politica.

#### Intersezionalità

Le teologhe ecofemministe hanno intanto introdotto il criterio di intersezionalità, che permette di vedere come vari sistemi di oppressione si rinforzano a vicenda. La liberazione delle donne non può essere pienamente raggiunta senza la liberazione della natura, e viceversa. Come si collega allora la lotta contro la devastazione della natura, contro le economie puramente strumentali o gli allevamenti animali intensivi, con la pratica femminista e queer?

Ci si scontra prima di tutto con il dualismo occidentale anima/corpo, che porta con sé a valanga tutti gli altri dualismi, che hanno devastato la possibilità di una comunicazione e di un senso di interrelazione positiva tra gli abitanti del pianeta. Le donne sono state naturalizzate, prese nella trappola di un'etica della cura che le ha allontanate da loro stesse per metterle al servizio del dominatore. Come gli animali e la natura, le donne sono svalutate nella loro capacità morale, almeno quando sono viste attraverso la loro appartenenza biologica. Non è lontano il tempo in cui alle donne era impedito di fare le magistrate a causa delle presunte instabilità razionali nel periodo delle mestruazioni. Anche oggi, quando si parla di GPA o di aborto o di necessità demografiche di fare figli per salvare l'identità nazionale, le donne sono schiacciate sulla loro natura riproduttiva, come se quello





<sup>11</sup> D. Haraway cit. 140



fosse il loro destino e il senso della loro esistenza. Inoltre, il collegamento tra "naturale" e "procreativo" ha portato a tutta una serie di tentativi di relegare le donne ad una maternità obbligatoria correlata alla sfera della femminilità. Si perde così il valore dell'erotismo, afferma Greta Gaard in un saggio sull'esperienza queer della natura, tenendo conto che le persone queer sono considerate dalla cultura dominante e religiosa come "contronatura"!<sup>12</sup>

Io parto dalla convinzione che la sessualità sia una costruzione sociale e culturale e che anche la stessa "natura" abbia dei connotati culturali. Scopriamo così che la "natura" a cui le donne e le persone queer sono invitate a conformarsi sta tutta dentro il paradigma dominante dell'eterosessualità e del patriarcato, o *kuriarcato*, se vogliamo riprendere la definizione di E. Schuessler Fiorenza. I richiami alla natura diventano potenti garanzie di fissità e verità dei ruoli, vogliono definire le nostre identità, ma non fanno altro che giustificare le norme sociali codificate, prima attraverso la religione, oggi spesso anche attraverso la scienza.

Per questo un pensiero come quello di Donna Haraway sulla necessità di pensare i pensieri degli altri e di diventare consapevoli delle reti fitte e sotterranee di co-esistenza, ci getta in uno scenario di novità in cui i ruoli sono scompigliati, e siamo invitate a generare parentele trasversali invece di generare figli e figlie. Cosa che implica un prendersi cura anche del futuro.

#### Ecofemminismi e lotta per la pace

I movimenti ecofemministi in Italia e in Europa si sono sviluppati attorno alle lotte contro le centrali nucleari e contro le basi militari di missili nucleari, come a Comiso, a Vicenza o a Grenham Common in Inghilterra; le lotte contro i pesticidi negli USA e contro il DDT (Rachel Carson che scrive nel 1961 il libro Primavera silenziosa); le campagne per la riforestazione in Kenya (1977 Wangari Maathai); il movimento chipko in India in difesa della foresta e di una economia di sussistenza (1973), che in Italia è stato reso noto da Vandana Shiva. E, non ultimo, l'inquietudine per le morti

e gli aborti provocati a Seveso dalla nube tossica (1976) e poi dalla nube di Chernobil (1986), su cui ha ragionato Elisabetta Donini, e che ancora oggi è al centro delle nostre paure per una guerra che minaccia proprio i depositi residui di quella centrale.

La natura è portatrice di morte quando viene subordinata alle logiche del capitale e dello sfruttamento estremo che dominano nel nostro mondo. Anche qui la natura diventa parte di una costruzione culturale ed economica, a cui va contrapposto un nuovo paradigma che permetta alla natura di essere compagna e co-creatrice con la comunità umana tra i viventi.

La vita sulla Terra è una rete di interconnessioni in cui non esiste una gerarchia naturale. La gerarchia o il sistema di dominio è una creazione degli esseri umani proiettata sulla natura al fine di giustificarne la subordinazione e la strumentalizzazione.

# Uscire dal concetto di individualismo e onnipotenza

Elena Pulcini<sup>13</sup> e Judith Butler<sup>14</sup> hanno posto enfasi sull'interconnessione e sull'inclusione, basate sull'esperienza comune della vulnerabilità, vista non più come la debolezza dei soggetti più minacciati, le donne, i bambini, gli anziani, ma come la comune condizione umana che ci permette di entrare in relazione e lasciarci trasformare nella relazione stessa.

Pulcini ha messo in relazione stretta i temi della cura e della giustizia. Nella prospettiva femminista la cura non è la virtù che appartiene alle donne come fosse la conseguenza della capacità biologica di generare una nuova vita. Questa tesi, che vede una continuità ontologica fra corpo biologico e corpo sociale, viene sviluppata nel modo più pesante nel testo *Mulieris Dignitatem*<sup>15</sup>, in cui alle donne viene assegnato il "ministero mariano", cioè accudimento e accoglienza, e agli uomini il "ministero petrino", cioè governo e parola pubblica. Per Pulcini si tratta invece di mostrare la qualità umana universale della cura come capacità





<sup>12</sup> Greta Gaard, *Verso un ecofemminismo queer*, 2011. https://anarcoqueer.wordpress.com/2011/12/02/verso-un-ecofemminismo-queer-di-greta-gaard/

<sup>13</sup> E. Pulcini, *Tra cura e giustizia. Le passioni come risorsa sociale*, Bollati Boringhieri, Torino 2020.

<sup>14</sup> J. Butler, Corpi che contano. I limiti discorsivi del «Sesso», Castelvecchi 2023.

<sup>15</sup> Mulieris Dignitatem

di stare in relazione e divenire responsabili reciprocamente. È una capacità che emerge dalla nascita, dal fatto che siamo donati all'esistenza dalla cura e dall'apertura di un altro corpo.

Il corpo diventa fonte di conoscenza e sta in una rete di relazioni in continuo cambiamento, dipendente dalle interconnessioni - volute e non volute, conscie o inconscie, come l'equilibrio che si crea nel nostro corpo con i batteri.

È molto feconda la proposta di E. Pulcini di esaminare cosa ci può spingere alla cura dell'altro distante nello spazio (profughi e migranti da noi o poveri nel Sud del mondo) e dell'altro distante nel tempo, cioè le generazioni future. Nel primo caso la compassione, la vergogna di aver creato intollerabili diseguaglianze, ma soprattutto la logica asimmetrica ed eccedente del dono ci spinge a una necessaria alleanza tra cura e giustizia.<sup>16</sup>

Per quanto riguarda la responsabilità intergenerazionale, non possiamo prevedere veramente se le nostre azioni incideranno in modo positivo o negativo sulle generazioni future (p.105). Ma dobbiamo riconoscere che facciamo parte di una comunità di destino, che comprende anche tutti i viventi animati e inanimati, una comunità in cui ci percepiamo interdipendenti. Non solo siamo custodi di ciò che abbiamo ricevuto, ma l'amore per il mondo che conosciamo può guidarci nelle scelte su cosa preservare: "tutto ciò che forma la materia stessa del mondo che amiamo, di quell'insieme insostituibile di sapori, odori e suoni che scandiscono la nostra vita dal momento della nascita" (p.133).

L'etica della cura può fornire anche, secondo Pulcini, un punto di vista critico decisivo sulla forma di vita della modernità, declinata come egemonia dell'economia sulla vita, del capitalismo e del profitto che determinano la perdita di mondo (p. 140). Questa etica della cura contrappone "all'hybris dell'homo oeconomicus la dipendenza e la fragilità della condizione umana, alla cecità dell'agire tecnico la consapevolezza del limite, all'indifferenza (e all'incuria per l'ambiente) la preoccupazione e l'attenzione verso le sorti dell'altro e del mondo" (p.141).

La cura, anzi, viene presentata come l'universalità della forma di vita in cui viviamo inconsapevolmente, senza neppure vederla (p.142). Essa presuppone la capacità umana di uscire da sé e di de-16 E. Pulcini, cit. p.101-102

centrarsi, in un'autotrascendenza che è apertura al mondo e all'altro (p.163).

Pulcini però mette in evidenza il fatto che la nostra capacità di allargare il sentimento di giustizia e di cura a chi ci è lontano nel tempo e nello spazio ha avuto come costo la globalizzazione vorace di mondo, quella che è stata chiamata la "tragedia dei beni comuni". La globalizzazione ha allargato gli spazi della nostra empatia, ma il costo sono i troppi danni procurati al pianeta, alla biosfera, a ogni vivente.

#### Giustizia ambientale

"Ogni volta che partecipiamo a modelli di consumo o di produzione in cui prendiamo più di quanto ci è necessario, prendiamo parte alla violenza" (Vandana Shiva).

Uscire dall'eredità di un sistema produttivo basato sulle energie e risorse fossili significa rivedere tutti i nostri stili di vita. Di fatto noi siamo i figli della "grande accelerazione" nel consumo delle risorse, che ci sta portando sulla soglia di un non ritorno: relativamente alle emissioni di CO2, all'impossibilità di sbarazzarci dei rifiuti inquinanti (isole di plastica, traffico di rifiuti con l'Africa), alla tropicalizzazione del clima alle nostre latitudini - come ci insegnano gli scienziati del Gruppo intergovernativo di esperti sul cambiamento climatico (IPCC).

Neppure ci rendiamo conto, o non vogliamo vedere, che i costi del nostro benessere li pagano i poveri dei paesi che hanno inquinato meno al mondo, e le generazioni che verranno dopo di noi. Viviamo in una sorta di bolla spazio-temporale che assomiglia all'Air Force One che dovrebbe salvare i leaders statunitensi fuori dalla Terra in caso di catastrofe nucleare. Viviamo una extraterritorialità privilegiata che solo in certi momenti viene raggiunta e ferita dalla materialità delle catastrofi - come in queste settimane è accaduto in Emilia Romagna.

L'illusione di onnipotenza, di controllo e di estraneità al mondo, che sono correlati al concetto di soggetto indipendente, sono stati tuttavia fortemente intaccati dall'esperienza della pandemia e hanno mostrato gli aspetti di fragilità della nostra esistenza proprio a partire dalla globalizzazione dei contatti e dagli scambi economici in cui viviamo.

Da decenni ormai il Consiglio ecumenico delle chiese propone il tema della giustizia climatica co-





 $\Psi$ 

me centrale nella questione che riguarda in particolare gli esseri umani coinvolti nei cambiamenti climatici. Questo tema è stato ripreso con grande rilievo nelle chiese cristiane grazie all'enciclica *Laudato si'* del 2015 e all'esortazione *Laudate Deum* del 2023.

Le teologhe dicono che "la giustizia climatica è una questione femminista", perché implica analisi molteplici sui legami tra la povertà e l'essere donna; perché il corpo delle donne e la Terra sono mercificate e rese oggetto dell'aggressione e dell'avidità patriarcale e consumista; perché restituire dignità alle donne e alla Terra è una questione spirituale, oltre che materiale.

Nel mondo, il legame tra mancanza d'acqua, povertà e donne è sempre più evidente. Lo schiavismo e la povertà sono nel mondo maggiormente evidenti nelle conseguenze che hanno sulla vita delle donne. Anche l'Agenda 2030 mette in evidenza l'importanza dell'accesso all'acqua potabile sicura e economica per tutti e tutte, come mezzo per incrementare diritti e libertà delle donne.<sup>17</sup>

La teologia protesta contro le sofferenze provocate dai cambiamenti climatici e nomina le strutture di cambiamento. La fede sostiene le comunità in esodo, quelle materiali fatte di donne e uomini che fuggono i disastri ambientali, i profughi ambientali, e quelle spirituali di comunità che cercano vie d'uscita dalla dipendenza ingiusta da risorse non rinnovabili verso economie sostenibili ed energie rinnovabili e diffuse, verso economie più democratiche, condivise e giuste. La teologia resiste e legge i disastri ambientali come un giudizio implacabile sui nostri stili ingiusti di vita e ci invita alla conversione ambientale. I disastri ambientali sono una vera fonte di rivelazione del luogo in cui ci troviamo.<sup>18</sup>

Le disuguaglianze nel mondo ci rendono difficile rispondere in maniera adeguata ai cambiamenti climatici o all'invasione di plastiche nell'oceano, sulle spiagge, nelle acque. La vita in pericolo di tante specie animali e di ambienti naturali ci spinge a vedere nei cambiamenti climatici una forma di violenza strutturale imposta sul mondo. L'avidità consuma e distrugge il mondo; l'amore e l'interconnessione riportano armonia in un mondo

17 https://unric.org/it/agenda-2030/

fitto di relazioni. La teologia è spinta a denunciare i sistemi finanziari e industriali che negano la loro responsabilità e resistono alla conversione ecologica come un "capitalismo del disastro", capace di trarre profitto anche dai disastri e dalle devastazioni climatiche.

Il compito di chiese e credenti è oggi quello di costituire comunità profetiche che compiano atti di resistenza a questa economia del consumo estremo e pratiche di cambiamento sociale, creando "comunità di mistica e di resistenza", come invitava a fare R. R. Ruether<sup>19</sup>. La conversione parte dal cuore di ogni individuo consumatore del mondo, e lo porta però a costituire comunità di resistenza, celebrazione e cambiamento, mosse dalla speranza che l'energia di Dio è circolare, può e deve essere condivisa, e invece di consumarsi si allarga e si moltiplica con l'uso: il suo nome è amore.

#### La questione di Dio

L'eccessiva estrazione di carbone e l'eccessivo consumo di petrolio e, in generale, di risorse fossili non rinnovabili nei tempi dell'umanità sfida e trasforma il nostro modo di percepire il mondo. È anche un tempo di "rivelazione", proprio come avviene nella letteratura apocalittica. Come C. Keller, anche la teologa Marion Grau parla a questo proposito di un ruolo di "rivelazione" del tempo di antropocene in cui ci troviamo<sup>20</sup>. L'uso arrogante e avido delle risorse del pianeta e del tempo immenso che ha impiegato per produrle sta trasformando la nostra Terra in un luogo irriconoscibile e spesso non più abitabile, al punto che l'attivista Bill Mc Kibben cambia il nome del pianeta in "Terraaa"<sup>21</sup>.

Come credenti come percepiamo la promessa di stabilità del mondo in un tempo di tali trasformazioni? Come diamo conto della promessa divina che viene espressa dopo la fine del diluvio in Gen 8,22: "Finché la terra durerà, semina e raccolta, freddo e caldo, estate e inverno, giorno e notte, non cesseranno mai"?

Non è solo il linguaggio della fede che deve imparare a riconoscere e affrontare i segni in tempi 19 R. Radford Ruether, cit. p.379.





<sup>18</sup> C. Keller, Facing Apocalypse: Climate, Democracy, and Other Last Chances, Orbits 2021.

<sup>20</sup> M. Grau, Theology That Matters: Ecology, Economy, and God,

<sup>21</sup> B. Mc Kibben, Terraaa. Come farcela su un pianeta più ostile, Ed. Ambiente 2010.

di cambiamento. La parabola del signore assente<sup>22</sup> che affida il bene comune ai suoi domestici ci mette in una doppia spiacevole posizione: di essere responsabili della cura del mondo senza avere l'autentica percezione della sua complessità e interazione, e quella di un senso di colpa per aver fallito, con il timore del giudizio del signore che torna. Pulcini sottolinea il valore positivo del senso di colpa e della vergogna. E propone anche di vedere la promessa come un impegno e un dono di futuro. Usa la metafora di H. Arendt: "gettare isole di sicurezza" nel tempo futuro (p.137). La promessa e la vergogna mettono in rilievo la struttura relazionale del nostro rapporto con il tempo. E poi c'è da domandarsi: Dio è sottoposto alla legge dell'entropia? Potrà far tornare le cose a posto con un atto sovrano e onnipotente? Di quale speranza possiamo parlare? su quale promessa si può basare questa speranza?

Viviamo e esprimiamo la nostra fede nel tempo della teologia della Shoah, in cui abbiamo scoperto il Dio della croce, che accompagna la sofferenza umana ma non interviene per mettervi fine; nel tempo della teologia del processo, che vede Dio partecipare con noi allo sviluppo e ai limiti del cosmo; nel tempo del post-teismo, che vede il superamento del Dio personale.

Alcune teologie scaturite dall'esperienza delle donne, per esempio le teologie womaniste, frutto della riflessione delle afrodiscendenti negli Stati Uniti, ci parlano di sopravvivenza e di speranza là dove non si trova una via d'uscita, là dove la liberazione non appare possibile e non è un progetto di vita.

Vi sono storie di resilienza e di redenzione che mostrano come il coraggio umano sappia creare speranza e andare a cercare nella memoria di altri stili di vita risorse nuove e vecchie per il nostro tempo di cambiamenti disperati: sobrietà nei consumi e gioia della condivisione, economia circolare e guarigione di ferite profonde nel paesaggio da cui dipende la salute del nostro spirito<sup>23</sup>. "Attendiamo la piena presenza di Dio e del suo Unto nel mezzo di una vita unta dagli oli fossili, ingrassata dall'energia che sostiene i nostri movimenti, trasporti, alimentazione, riscaldamento, lussi e illuminazione"<sup>24</sup>. Due unzioni si

22 Matteo 25,14-30.

contrappongono e due dipendenze: l'Unto di Dio e gli oli fossili; l'interdipendenza del mondo nell'energia divina dello Spirito santo che è circolare e si rinnova nella forza dell'amore, e la nostra dipendenza economica e mondiale da risorse limitate e finite, in via di esaurimento, che usiamo a scapito delle future generazioni e al costo di un dissesto climatico permanente e irreversibile che coinvolge ormai tutto il pianeta. Il fuoco di Dio, infatti, arde e non consuma, è come l'amore vissuto dalle mistiche.

Di fronte a questo la voce profetica delle chiese e dei/delle credenti è ancora molto limitata. Facciamo fatica a vedere e denunciare l'idolatria della nostra dipendenza fossile. Fuoco, tecnologie e miseria, ma anche speranza. Moltmann afferma che Dio non offre solo consolazione nelle sofferenze, ma suscita anche un grido di protesta e di denuncia che si esprime nella promessa divina della fine delle sofferenze<sup>25</sup>.

Nella speranza possiamo trovare un nuovo linguaggio per dire la nostra connessione e dipendenza con il mondo sacro, e nuove prassi che mettano al mondo una giustizia ambientale multispecie<sup>26</sup>.

#### Ad una Costituzione della Terra, mi pare, il pensiero femminista porta molti contributi

Da un lato propone e rischia l'uscita da un pensiero duale per andare in direzione delle interconnessioni profonde che costituiscono la base dell'esistenza biologica e che ci aprono a molte sorprese. In secondo luogo esprime il moltiplicarsi dei soggetti in gioco, non solo l'uomo centrato su di sé, non solo la donna che gli si affianca, ma le creature che vivono al di là e oltre la coscienza, e gli animali e le piante con cui conviviamo e diamo forma al mondo, co-creatrici anche di bellezza e affetti.

Propone queste identità in una relazione dialettica con la natura, che non può più essere usata per legittimare la norma, essendo essa stessa, con la natura, un prodotto delle nostre interpretazioni storiche e culturali. Ha la visione profetica dell'uscita dall'era del consumo di oli fossili, in cui la

<sup>26</sup> D. Haraway p.139





<sup>23</sup> vedi il film "Domani", di Mélanie Laurent e Cyril Dion

<sup>24</sup> M. Grau, cit.

<sup>25</sup> J. Moltmann, La giustizia crea futuro, Queriniana, 1990.



vita è declinata al passato, per usare invece un olio che apre spazio alla vita, al futuro e alla speranza. Vede il "divenire divine" (Luce Irigaray) come il processo di renderci reciprocamente responsabili, accettando che i nostri gesti possano essere minuscoli passi di con-vivenza e che passato-presentefuturo siano piani intrecciati come intrecciate sono le nostre vite.

Generare parentele trasversali mi pare una prassi politica che si può accompagnare alla critica del capitalismo vorace di suolo e di risorse, creando così comunità nuove, capaci di nuove o antichissime narrazioni. Il profeta Geremia, come raccontato al cap. 32, compra il campo mentre incombe la deportazione: questa mi pare una bella immagine di una speranza radicata nella terra e nella promessa di Dio - anche quando sembra irrealizzabile - e lancia un'isola di possibilità nel futuro che vogliamo costruire.

Letizia Tomassone

# A che cosa servono le utopie?

Quella tracciata da **Luigi Ferrajoli** in *Per una Costituzione della Terra* è una grande utopia pacifista, che si muove nel solco di quella kantiana. L'autore lo dichiara, fin dalle prime pagine.

Certo, da quando Kant aveva redatto il suo trattatello *Per la pace perpetua*, nel 1795, il mondo è cambiato enormemente, anche nel senso che si sono affacciate all'orizzonte inedite minacce alla pace, che ai tempi di Kant non esistevano o, comunque, non erano evidenti come lo sono ora.

La prima: Kant non poteva immaginare l'avvento delle armi atomiche, che oggi rischiano davvero di condurci alla "pace perpetua" nell'accezione ironica che questa espressione ha nell'incipit del testo di Kant, che spiega di avere notato questa scritta campeggiare sull'insegna di un'osteria in cui era disegnato un cimitero. Il rischio che corriamo noi oggi – enfatizzato dall'irresponsabile gestione della guerra in Ucraina – è invece proprio quello di una corsa incosciente verso la pace perpetua dei cimiteri, l'estinzione dell'umanità.

Secondo. Oggi – non al tempo di Kant – c'è un'altra catastrofe incombente, che rischia di portarci dritti dritti verso l'estinzione della specie. E' la catastrofe ecologica, legata al cambiamento climatico, e non solo. Nel presentare il suo progetto di Costituzione della terra, Ferrajoli riflette sulla lezione – non sufficientemente capita e ascoltata – della pandemia, innescata probabilmente da un "salto di specie" di un vi-

rus originariamente ospite di organismi animali, che gli scienziati ci dicono essere favorito dalle condizioni di grave squilibrio nel rapporto tra esseri umani e natura che caratterizzano il nostro tempo. Quella di Ferrajoli è un'utopia ecologista, oltre che pacifista, bene espressa dal primo articolo della sua bozza di Costituzione della Terra: "La Terra è un pianeta vivente. Essa appartiene, come casa comune, a tutti gli esseri viventi: agli esseri umani, agli animali, alle piante. Appartiene anche alle generazioni future, alle quali la nostra generazione ha il dovere di garantire, con la continuazione della storia, che esse vengano al mondo e possano sopravvivere". In terzo luogo, oggi c'è – o dovrebbe esserci – una ben maggiore consapevolezza (rispetto a fine Settecento) del fatto che dietro le guerre non c'è solo la volontà di potenza degli Stati, la protervia dei principi che, tra un banchetto, una battuta di caccia e una festa di corte – scriveva Kant – dichiarano la guerra "come una specie di gara di piacere, per futili motivi", certi che i loro possedimenti e le loro vite non saranno colpiti dalle devastazioni. Dietro le guerre c'è la lotta per il controllo delle risorse: l'acqua, il petrolio, il gas, i metalli preziosi. Ci sono gli ingenti interessi economici di attori non solo pubblici, ma privati: i "poteri selvaggi" dell'economia globalizzata, che dettano legge a governi e parlamenti. Ai tempi di Kant si poteva ancora sperare che il "dolce commercio" fosse in grado di contenere, se non neutralizzare, gli istinti bellicosi





dei principi; oggi nessuno può coltivare questa illusione. Di qui la previsione, nei 100 articoli della Costituzione della Terra, di tutta una serie di misure finalizzate a realizzare la giustizia sociale, riducendo le diseguaglianze tra popoli e individui nell'accesso alle risorse vitali, grazie all'introduzione di istituzioni globali di garanzia dei diritti sociali, ma soprattutto grazie a misure redistributive come un'imposizione fiscale globale sui patrimoni e sui redditi, informata a criteri di forte progressività, e l'azzeramento del debito pubblico dei paesi poveri.

Al di là degli aggiornamenti legati all'esigenza di raccogliere le sfide del nostro tempo, quello di Ferrajoli rimane un progetto kantiano, o anche hobbesiano – nella sua impostazione. L'idea di fondo che lo ispira è che dallo "stato di natura globale" si debba uscire in modo analogo (anche se non identico) a quanto è avvenuto con il superamento dello stato di natura a livello statale. Se ne esce, quindi, disarmando gli Stati, come sono stati disarmati i cittadini a livello statale (quasi ovunque) e affidando il monopolio della forza legittima a un'autorità terza, incaricata di garantire la pacifica convivenza tra i popoli. Ripartendo insomma dal progetto dell'ONU, ma anche ripensandolo profondamente, correggendo i vizi genetici che hanno contribuito al suo fallimento. Il principale dei quali – lo sappiamo – è la previsione di un potere di veto delle grandi potenze nel Consiglio di sicurezza, che contraddice il principio dell'eguaglianza tra gli Stati e condanna alla paralisi decisionale tutte le volte in cui siano colpiti gli interessi di uno dei cinque paesi o dei loro protetti. Questo difetto costitutivo non si corregge certo espellendo la Russia dal Consiglio di sicurezza - come oggi viene proposto – e lasciando che gli altri quattro "grandi" continuino a godere dell'impunità, ma con una autentica democratizzazione dell'O-NU, come previsto nella parte seconda della Costituzione della Terra di Ferrajoli.

Allo stesso modo, il rilancio del diritto penale internazionale non avverrà certo affidando alla Corte penale internazionale, o a un tribunale ad hoc, il compito di giudicare i crimini di guerra commessi da Putin, ma solo quando le grandi potenze – tutte, a partire dagli Stati Uniti – accetteranno di sottoporsi alla giurisdizione di un tribunale internazionale.

Quella di Ferrajoli è dunque una grande utopia, anche se Ferrajoli ha spesso negato che lo sia (ad esempio a p. 140 del volume Feltrinelli Per una Costituzione della Terra).

Qui bisogna, tuttavia, intendersi sul significato delle parole. Che cos'è un'utopia? Come tutti sanno, l'invenzione della parola si deve a Thomas More e al suo fortunato romanzo del 1516, in cui si racconta di un viaggio immaginario in un'isola felice, dove esiste una società giusta. La parola è stata poi usata anche retrospettivamente, per riferirsi a opere che si discostano dal genere letterario inaugurato da More. Siamo ad esempio abituati a considerare un'utopia il progetto filosofico di città ideale tracciato da Platone nella Repubblica. In un'accezione ancora più ampia parliamo di utopie riferendoci a progetti di cambiamento radicale della società. Come ha scritto Karl Mannheim, "Noi consideriamo come utopie tutte le idee trascendenti una situazione data, le quali hanno comunque un effetto nella trasformazione dell'ordine storico-sociale esistente". Una grande utopia in questo senso è stato il comunismo (l'idea dell'abolizione delle suddivisione della società in classi e dello sfruttamento dell'uomo sull'uomo). Anche se il suo principale teorico, Marx, non la concepiva come un'utopia, ed era anzi un critico del cosiddetto "socialismo utopistico".

Possiamo allora considerare un'utopia qualsiasi progetto che "sposta i limiti stessi di ciò che viene accettato come possibile o persino come immaginabile" (Baczko). E, così facendo, ci spinge a superare la sindrome del TINA (There Is No Alternative). Ad attivarci per cambiare il

Se questo è un'utopia, quella di Ferrajoli può essere considerata come una grande utopia. Che solleva i problemi e gli interrogativi propri di questo genere di progetti.

Due sono le accuse che sono state classicamente rivolte alle utopie: di essere inutili, perché avulse dalla realtà, e quindi velleitarie, proiettate verso un mondo fantastico e puramente immaginario; e di essere pericolose, vuoi perché tanto più è radicale il sogno di cambiamento della realtà, tanto più è probabile che si tenti di realizzarlo a tutti i







costi, anche in modo autoritario e violento, vuoi perché la pretesa razionalistica di costruire artificialmente un nuovo ordine, e forse anche una nuova umanità, ha qualcosa di prometeico, che rischia di dispiegare effetti perversi (pensiamo alla rivoluzione francese che genera il Terrore o all'utopia comunista che si capovolge nel suo contrario, nella lettura di Bobbio).

Al progetto di una Costituzione della Terra di Ferrajoli non è stata risparmiata nessuna di queste critiche: velleitario, perché non è realistico pensare che i quasi 200 Stati oggi esistenti al mondo rinuncino alla loro sovranità, e ai loro eserciti, per delegarla alla Federazione della Terra; pericoloso perché accentrando il potere in un unico "governo del mondo" si rischia di creare un Leviatano mostruoso e incontrollabile, e perché lo stesso linguaggio con cui il progetto è formulato, e i valori su cui si fonda, sarebbero prettamente occidentali. Come è possibile rispondere a queste critiche?

Inizio dalla prima. Si tratta di un progetto che "osa troppo", pretende l'impossibile, fa a pugni con la realtà? Vero. E, tuttavia, ci sono frangenti storici – credo che il nostro sia uno di questi – in cui sono proprio le soluzioni di compromesso, i piccoli aggiustamenti, i meri adattamenti alla situazione a rivelarsi completamente inutili e forse anche controproducenti. Che ce ne facciamo, oggi, di qualche accordo sulla limitazione delle armi batteriologiche, quando il mondo è disseminato di atomiche in grado di spazzare via la vita dal nostro pianeta per sempre, e non mancano pazzi che sarebbero disposti a usarle? A cosa servono gli impegni solenni – e continuamente smentiti - di riduzione delle emissioni di gas climalteranti entro il 2050 di fronte all'impazzimento del clima che crea ovunque catastrofi, innesca migrazioni di massa, provoca guerre, ed esige scelte ben più drastiche qui e ora? In questo senso Ferrajoli può sostenere che a essere "utopistica" (nell'accezione negativa del termine: "illusoria") è la pretesa, da parte del mondo ricco, di continuare come niente fosse a depredare il pianeta, consumandone le risorse come se fossero illimitate, costruendo fortezze per proteggersi dai migranti che fuggono da guerre, miseria e carestia, come se la pazienza degli ultimi della Terra fosse inesauribile. Il vero "realismo" – ci dice Ferrajoli – è quello dei tempi lunghi, che guarda lontano, alle conseguenze dei nostri dissennati comportamenti attuali, e agisce per tempo per scongiurare la catastrofe.

Con riferimento specifico alla Costituzione della Terra Ferrajoli chiarisce, inoltre, che quello da lui disegnato è "un modello limite", un "ideale regolativo" che serve a tracciare la rotta, a delineare un orizzonte verso cui tendere, facendo convergere le energie di gruppi e movimenti già fin d'ora impegnati per la difesa dell'ambiente, per la pace, per i diritti dei migranti e degli ultimi. Sapere che esiste una possibile risposta razionale alle grandi emergenze che ci troviamo di fronte ci dà il coraggio di superare la paralisi, di fare progetti, di andare oltre il TINA. A conclusione del Manifesto per l'uguaglianza, dopo avere invitato a diffidare del "fallace argomento deterministico che ciò che accade non può non accadere", Ferrajoli insiste nel dire che ciò che è "improbabile" (ciò che è politicamente osteggiato) non per questo è "impossibile". E d'altronde, citando nuovamente Kant, senza "questa speranza nei tempi migliori (...) un serio desiderio di fare qualcosa di utile per il bene generale non avrebbe mai eccitato il cuore umano".

Passo alla seconda obiezione che viene rivolta classicamente alle utopie: quella di essere pericolose. In che senso l'utopia del costituzionalismo globale di Ferrajoli potrebbe essere pericolosa?

Innanzitutto, si sostiene, perché il superamento della sovranità degli Stati e l'istituzione di un potere comune potrebbe trasmutarsi nella distopia di un governo tirannico, dotato di immenso potere (un'obiezione che era stata mossa anche al progetto kantiano).

In questa forma, in realtà, la critica non coglie nel segno: il progetto di Costituzione della Terra non contempla, infatti, l'istituzione di un "governo del mondo" e l'estinzione dei sistemi democratici a livello statale. Ciò che propone di unificare sono le istituzioni di garanzia, in particolare quelle riguardanti i diritti sociali (al cibo, alla salute, al lavoro), attraverso una rifondazio-





ne di organizzazioni che già esistono, ma sono oggi prive di mezzi e di poteri, come la FAO, l'OMS, l'UNESCO, l'OIL... La Federazione della Terra dovrebbe poi bandire il ricorso alla guerra come strumento di composizione dei conflitti internazionali e darsi istituzioni in grado di far rispettare a tutti le regole del diritto internazionale.

Questo è il punto più delicato. Come far rispettare il divieto della guerra previsto dalla Costituzione della Terra, ma a ben vedere anche dalla Carta dell'ONU, in caso di violazione da parte degli Stati membri? Come evitare che si ripeta ciò che è finora accaduto, ossia che l'ONU, nata per evitare la guerra, finisca col legittimare le guerre (sia pure rinominate eufemisticamente "azioni coercitive internazionali" o "operazioni di polizia internazionale"), come nel caso dell'intervento armato contro l'Iraq, nel 1991, e delle successive "guerre dell'ONU"? Il punto è che non è facile distinguere un'operazione di polizia internazionale, volta a garantire la pace, da una guerra (ancorché dichiarata dall'ONU o dalla futura Federazione della Terra).

Sul piano teorico, tuttavia, una distinzione può essere tracciata. Nel caso di un'azione coercitiva finalizzata a ristabilire l'ordine internazionale:

- a) il soggetto titolato a fare ricorso alla forza, in ultima istanza, non deve essere una delle parti in conflitto, ma un'istituzione terza;
- b) il fine dell'azione deve consistere nel ristabilimento della pace, non nella "vittoria", nell'annientamento del nemico o nell'imposizione di un regime change;
- c) i mezzi impiegati devono essere proporzionati al fine e funzionali al suo raggiungimento. Questa terza condizione, in particolare, è cruciale. Luigi Ferrajoli è sempre stato molto netto nel sostenere, sulla falsariga di una lunga tradizione di pensiero nonviolento, che esistono mezzi costitutivamente in contrasto con il fine di ristabilire la pace. Le armi atomiche e batteriologiche, ovviamente, ma più in generale le armi di distruzione di massa non sono idonee a svolgere compiti di polizia internazionale. Come bazooka e bombe a mano non sono compatibili con il fine di combattere il crimine in uno stato di diritto, dove, per stanare un latitante nascosto in una città, o per combattere il terro-

rismo, non è certo lecito colpire la popolazione inerme (come si fa regolarmente nelle guerre, le cui principali vittime sono i civili).

Ecco allora che il vero e proprio punto archimedeo su cui si basa la costruzione di Ferrajoli, in assenza del quale tutto crolla, è quello che può sembrare più difficile da realizzare: lo scioglimento degli eserciti nazionali e la messa al bando della produzione e del commercio delle armi di distruzione di massa (a partire da quelle nucleari, chimiche, batteriologiche). E la previsione che le armi necessarie all'esercizio delle funzioni di pubblica sicurezza – solo quelle – siano riservate "al monopolio pubblico in capo alle forze di polizia, locali, statali e globali". Qui opera in modo stringente la logica dell'"analogia domestica". Storicamente, il monopolio della forza legittima in capo allo Stato si è realizzato a partire dalla rinuncia, da parte dei cittadini, al diritto di farsi giustizia da soli. Là dove il disarmo dei cittadini è solo parziale (gli Stati Uniti sono forse oggi l'esempio più clamoroso di paese in cui la forza pubblica non è in grado di far fronte alla crescita esponenziale della violenza privata) la violenza aumenta. Più armi circolano, anche a livello internazionale, più cresce la violenza. Ecco allora che la costituzione di un'autorità sovranazionale in grado di far rispettare il divieto della guerra richiede, quale suo indispensabile presupposto, la disponibilità degli Stati a disfarsi dei loro arsenali e dei loro eserciti. Non si tratta di armare l'ONU, o la futura Federazione della Terra, ma di disarmare gli Stati. Un'utopia? Certo, ma di sicuro non pericolosa, visto che le armi a disposizione della polizia internazionale non avrebbero i caratteri distruttivi delle armi da guerra e il loro utilizzo sarebbe soggetto a precisi limiti e vincoli.

Una seconda critica al progetto di costituzionalismo globale, una seconda ragione di presunta "pericolosità" di questo progetto, ha a che fare con il linguaggio attraverso cui è formulato e con le categorie con le quali è stato pensato. Si potrebbe sostenere che, dopo avere avvelenato il mondo, depredato le altrui risorse, imposto a tutti la nostra "cultura", ancora una volta noi occidentali pretendiamo di imporre agli altri i nostri valori, i nostri diritti, la nostra concezione del mondo.

 $\bigcirc$ 







Per rispondere a questo argomento bisogna capire bene il senso dell'operazione tentata da Ferrajoli. Il suo progetto di costituzionalismo globale, aperto all'apporto di chi vorrà contribuire a integrarlo e perfezionarlo, non avanza alcuna pretesa di fondarsi su valori "universali" perché intrinsecamente buoni, giusti e condivisibili. La pretesa è più modesta, e più concreta: di fronte alla catastrofe incombente, che riguarda, in modo diverso, tutti gli abitanti del pianeta, si tratta di siglare un "patto di convivenza tra diversi", necessario proprio perché siamo ciascuno differente dall'altro, e tuttavia dobbiamo convivere, accordandoci su un insieme di diritti, e di istituzioni, che consentono a ciascuno di esprimere la propria identità, senza prevaricare sugli altri e su una base di eguaglianza. I diritti di libertà, i diritti civili e politici, in particolare, andrebbero intesi come "diritti alla differenza", ossia come diritti che ci consentono di esprimere le nostre peculiari identità (dal punto di vista culturale, linguistico, religioso, di genere, di orientamento sessuale), mentre i diritti sociali sono diritti contro le diseguaglianze.

Segnalo, infine, tra gli aspetti più innovativi di questo progetto, il riconoscimento a tutte le persone della qualifica di "cittadini della Terra", che dà a ciascuno di essi il titolo al godimento di tutti i diritti. Anche i diritti politici, che questo progetto attribuisce non ai cittadini, ma ai residenti degli Stati nazionali. Oltre al diritto fondamentale di ogni persona alla libera circolazione sulla Terra.

Concludo: per qualcuno questo progetto è, effettivamente, pericoloso: per i ricchi, i privilegiati, gli sfruttatori, gli inquinatori, i guerrafondai. Non per chi aspira solo a vivere in pace con i propri simili, in condizioni di eguaglianza e in spirito di fraternità.

Valentina Pazé

## Un tempo per tacere, un tempo per parlare (Qo 3,7)

Leggiamo in Genesi che Dio ha dato agli esseri umani la capacità e il potere di nominare. Proprio come Dio separa la luce dalle tenebre e la terraferma dall'acqua, questo testo biblico afferma che gli esseri umani, creati a immagine di Dio, possono cercare di portare ordine nel nostro mondo caotico e dinamico attraverso il processo di denominazione. Ma non c'è nulla, per noi umani, che sfugga all'ambiguità e i Saggi di Israele ci avvertono sul potere delle nostre voci e delle nostre parole, perché: "Morte e vita sono in potere della lingua" (Pr 18,21). Tra le molte possibili conseguenze di quel "fatti a immagine e somiglianza" – comprensivo del dono di parola – c'è, infatti, anche quella di esserci pensati e detti come misura di ogni cosa, credendoci capaci di dominare nominando, sentendoci quasi il divino diritto di possedere tutto con lo scettro delle nostre definizioni. Propongo, allora - insieme al tempo delle parole – di provare a immaginare di abitare anche il tempo del silenzio, ritornando letteralmente all'ordine proposto dalla frase di Qohelet. Un tempo per imparare a "non nominare" rinunciando a quella pretesa di "ultima parola" sul mondo che rimpicciolisce la nostra immaginazione e ci condanna a una vita priva di meraviglia e prospettive. Un tempo di profonda revisione sul nostro "nome" e sul "posto" da solisti che troppo spesso ci siamo intestati nell'orchestra del mondo.

Una notte di qualche tempo fa, fuori casa e ospite in una diocesi dopo una bella occasione di incontro, insonne, lessi d'un fiato un libricino che, come spesso accade con i libri importanti, mi era venuto incontro apparentemente per caso. Poco prima della partenza in aeroporto l'avevo visto in una vetrina di passaggio. L'autore famoso. Il titolo, per me, non altrettanto. Arboreto salvatico, di Mario Rigoni Stern. Fu per le parole di per sé desuete, ma ancora di più fu per quel loro creativo, inusuale e sorprendente accostamento: lo comprai senza esitazioni. E così, quella notte, mi immersi nelle pagine botaniche di quell'arboreto, in compagnia di molte parole di cui non conoscevo il significato. Per alcune ho chiesto aiuto al dizionario («brolo»,







per esempio), ma da altre ho sentito scaturire una grazia che non necessitava – non in quel momento almeno – di ulteriori spiegazioni. Le ho semplicemente lasciate scorrere, accogliendo, senza svelarlo, il mistero selvatico, e forse anche per questo salvatico, del loro suono nella mia immaginazione. In fin dei conti – mi son detta – non sempre occorre capire tutto.

Da un po' stavo ragionando sulla non semplice relazione tra parole e silenzi. E quel piccolo libretto giunse – nel processo di questi pensieri – come un *kairòs*, cioè al momento opportuno, regalandomi sotto forma di termini forestieri la gioia di un ascolto privo di presunzione.

Molti tra noi sono innamorati delle parole, del loro potere comunicativo e significante; tra noi non mancano coloro che credono davvero nella forza di parole che plasmano il mondo. Ma, in particolare, c'è tra noi chi è stato raggiunto, affascinato e trasformato dalle specifiche parole delle Scritture ebraico-cristiane e le ha scoperte matrici di inesauribile ricchezza.

Nella Bibbia, tutto «in principio» comincia con una parola e sarebbe bene evidenziare ancora meglio l'azione del "dire" che, nell'ordine della frase in ebraico, viene prima del soggetto che la pronuncia: «Disse Dio: "Sia la luce!". E la luce fu. E chiamò la luce giorno, mentre le tenebre le chiamò notte... Disse Dio: "Sia un firmamento in mezzo alle acque per separare le acque dalle acque"... Chiamò Dio il firmamento cielo... Disse Dio E così avvenne» (cfr. Gen 1,1-9). La prima pagina biblica è molte cose, ma è anche innanzitutto un meraviglioso racconto che mette in rilievo l'efficacia della parola (divina, ma non solo, come si vedrà più avanti), potente a tal punto da realizzare quel che dice. Eppure, come tutti i biblisti, mentre faccio quotidianamente esperienza di questa parola, la faccio anche di quella che "non c'è". Quante omissioni e sfuggenze, quanti passaggi oscuri che innescano domande a cui si vorrebbe dare risoluzione! Le Scritture sono un viluppo di voci e di silenzi, insieme. E di silenzio ce n'è tanto. Si vorrebbe davvero capire di più, eppure, malgrado tutto l'aiuto di tutte le scienze e le conoscenze di cui disponiamo, fantasia compresa, molti spazi bianchi rimangono muti. Succede anche, però, che siano proprio questi "non detti" a permettere alla ricerca di andare lontano.

Per questo motivo, prima di entrare nel vivo di un brano del libro della Genesi che, similmente a quello di Dio, mostra lo stesso potere di parola anche per l'umano fatto «a sua immagine e somiglianza», vorrei mettermi nelle tracce di alcuni percorsi della tradizione ebraica che mi hanno guidata in questa piccola riflessione che condivido.

Per la tradizione ebraica ogni parola e ogni lettera della lingua biblica è un mondo da esplorare. Tutto è importante di questi segni: la loro forma e il suono, la loro disposizione, il valore numerico assegnato (per esempio: *alef*, la prima lettera dell'alfabeto, vale "uno"), la relazione reciproca e i richiami con le lettere e le parole di altri testi sono fonte di sempre nuove sfumature di significato.

L'ebraico della Bibbia è originariamente un alfabeto consonantico e questa caratteristica, in assenza di vocali codificate, permette di leggere le parole in modi diversi, aprendo così i testi a molteplici sensi. Un gruppo di sapienti, noti come Masoreti, fissò in un secondo momento la pronuncia, attraverso la scrittura di appositi segni vocalici aggiunti; in questo modo si poteva preservare la Bibbia dalle conseguenze di letture non conformi e scorrette. Tuttavia, il consenso per questa operazione non è stato unanime, poiché se da una parte ha permesso una sorta di trasmissione controllata delle parole, contemporaneamente ne ha anche ridotto le possibilità interpretative. Per questo motivo la valutazione del lavoro dei Masoreti oscilla tra coloro che lo ritengono santo e ispirato da Dio e quelli che lo rifiutano, considerandolo un'operazione eretica. Anche l'origine del termine "masoreti" dà conto di questa ineliminabile ambiguità e, a seconda della radice da cui si fa derivare, può significare «legare» (da 'asar), «allontanarsi» (sur), «correggere» o «castigare» (musar). La tradizione ebraica, in ogni caso, si è sempre sentita molto libera nel percorrere in lungo e in largo l'ampiezza simbolica del proprio alfabeto, ritenendo che nessuna possibilità interpretativa dovesse essere scartata, nemmeno la più eterodossa.

C'è un'altra storia, che voglio richiamare. Anzi due, collegate l'una all'altra. Secondo i saggi di Israele le ventidue consonanti dell'alfabeto

 $\bigcirc$ 







ebraico sono i mattoni della creazione. C'è un problema, tuttavia. A ben guardare, i segni alfabetici sono di più, se si contano anche le cinque lettere *kaf, mem, nun, pe, tzade*, chiamate *sofit* (dall'aramaico sof, «fine») e che in finale assumono forme diverse:

| kaf      | mem     | nun      | pe      | tzade    |
|----------|---------|----------|---------|----------|
| ⊃ ¬sofit | sofit מ | ונ sofit | ן sofit | צ Ysofit |

Ed ecco la seconda leggenda, tra le molte che si incaricano di spiegare questa particolarità: nulla è stato aggiunto dopo, e fin dall'inizio il Signore Dio ha rivelato la Torah e tutte le sue lettere, comprese le sofit che, purtroppo, andarono perdute. Esse furono riscoperte, in un secondo momento, dai profeti. Da loro e non da altri, perché sono i profeti ad avere l'intuito di vedere nelle cose del presente le prospettive di futuro; e la forma di quelle lettere, che in finale di parola si "distendono" (come il ricciolo di kaf, nun, pe e tzade che si allunga verso il basso) o si "chiudono" (come fa mem), ricordano l'apertura di un senso che non potrà essere sigillato se non alla fine dei tempi. È con simili e ingegnose storie che la tradizione ebraica coltiva il proprio alfabeto sacro, un sistema che costruisce e traduce tutte le cose dell'universo, ma che conserva la potenzialità di quelle nascoste, di quelle che non possono essere dette subito, di quelle che non si conoscono, ma che verranno in altro momento. Anche dall'analisi e dallo studio delle lettere può venire, perciò, un grande insegnamento: chiunque pretendesse di recintare la forma delle parole bibliche ne svilirebbe di fatto l'essenza, deformando la natura del suo linguaggio, che ha in sé la dinamica di una rivelazione sempre a venire.

Senza ombra di dubbio il mondo biblico assegna una formidabile rilevanza alle parole e a tutto ciò che attorno e in esse si muove. Esse sono un dono potente e sublime che, per questa ragione, richiede responsabilità; perciò nella Bibbia non contano soltanto le cose dette, ma anche quelle taciute. Ecco, allora, che nelle storie di Gen 1-11 convive, accanto – anzi dentro – la squillante e cristallina celebrazione della "parola", un aspetto opaco del linguaggio, una sua curvatura costrittiva e violenta che man mano prende sostanza, si rivela e, in certe circostanze, può trasformarsi in strumento pericoloso

di sopruso e sopraffazione.

Nelle vicende dei protagonisti e delle protagoniste dei racconti biblici delle "origini" è, in effetti, rintracciabile qualcosa di oscuro. Emerge sottilmente, fin dall'inizio, nel racconto che dà voce al solitario monologo del maschio che dà il nome alla donna, riferendola a sé in modo esclusivo (Gen 2,23). Lei parla alla nascita del primo figlio e, questa volta, lei nomina: dichiara da sola il nome di Caino ed estromette del tutto colui che, per primo, l'aveva esclusa, un marito a cui non riconosce nessun contributo (Gen 4,1). La difficoltà di comunicazione prosegue nei figli di Adamo ed Eva: il primogenito non parla, rinchiuso in sé sotto il peso dell'inspiegabile rifiuto divino, subito, non elaborato; e malgrado il testo dichiari il "dire" di Caino verso il fratello, la frase è senza contenuto e muore sospesa, linguistica premessa alla morte che segue (Gen 4,8). Nemmeno ad Abele, che in ebraico significa «vano», «fugace», «vapore», il copione ha assegnato parola: comparirà e scomparirà in un soffio, compiendo il significato evanescente del suo nome (Gen 4,1-8).

Ma l'esempio più eclatante di questo male lo si può rintracciare in Noè. Celebrato per la sua pronta obbedienza, colui che doveva preservare i semi di una rinascita porta paradossalmente con sé anche una sorta di patologia delle parole, che con lui verrà traghettata nel "nuovo mondo". Noè non parla mai prima del diluvio e a differenza di Abramo, che discusse con Dio l'annientamento di Sodoma (Gen 18,22-33), a differenza di Mosè che si oppose alla distruzione del popolo, benché colpevole (Es 32,4), Noè scrive lo Zoahr (il più autorevole testo della mistica ebraica) – «non implorò pietà a nome del mondo e tutti perirono...» (1,67b). Rassicurato sul suo personale destino, Noè riceve la catastrofica sentenza divina sul mondo senza fare nulla: semplicemente esegue – muto – le istruzioni che garantiscono a lui e agli altri eletti la salvezza. Il silenzio di Noè perdura anche all'uscita dall'arca: non prega, non ringrazia Dio né piange i morti e la devastazione (Gen 6,1-9,24). Solo alla fine della storia aprirà la sua bocca e sarà per maledire il figlio, colpevole di averlo visto nudo: «Allora disse: "Sia maledetto Canaan! Schiavo degli schiavi sarà per i suoi fratelli!"» (Gen 9,25).





È nel secondo capitolo di Genesi che per la prima volta si mostra adam, l'essere umano con capacità di parola, la creatura a cui Dio ha dato il potere di nominare tutti gli esseri viventi.

«E il Signore Dio disse: "Non è bene che l'uomo sia solo: voglio fargli un aiuto che gli corrisponda". Allora il Signore Dio plasmò dal suolo ogni sorta di animali selvatici e tutti gli uccelli del cielo e li condusse all'uomo, per vedere come li avrebbe chiamati: in qualunque modo l'uomo avesse chiamato ognuno degli esseri viventi, quello doveva essere il suo nome. Così l'uomo impose nomi a tutto il bestiame, a tutti gli uccelli del cielo e a tutti gli animali selvatici» (Gen 2,18-20a).

È da notare, in pochi versetti, l'insistenza sull'atto di nominazione umana, un gesto solenne a cui è stata concessa sovranità assoluta da Dio, che accetterà senza obiezioni i nomi imposti da una sua creatura per tutte le altre sue creature. Si tratta di un'azione estremamente rilevante nella cultura biblica, perché il nome definisce il nominato e in qualche modo ne racchiude il destino. Il nome, inoltre, conferisce conoscenza e, per certi aspetti, controllo sulla realtà pronunciata. Tuttavia in questo brano, nonostante l'enfasi pomposa e a differenza di quanto accadrà nella scena immediatamente successiva quella in cui l'uomo davvero chiamerà «donna» la parte di adam che Dio ha riconfigurato (Gen 2,23)1 –, di nomi non ne vengono fatti. Si tratta, a mio avviso, di un particolare notevole, uno di quegli "spazi bianchi" che mi sembra pieno di opportunità. Provo, allora, a condividere alcune piste, senza pretese di risoluzione, provando a confrontarmi con un testo polisemico, a convivere con la sua inesauribile ricchezza e con i suoi esuberanti interrogativi.

Una prima cosa che rilevo: la "voce" del testo ha un tono e un orientamento fortemente antropocentrico. All'autore non sembrano interessare veramente i nomi degli «esseri viventi», quanto piuttosto il potere che adam ha di dare quei nomi. Le creature, infatti, vengono definite in blocco come «animali selvatici», «bestiame», «uccelli del cielo», senza ulteriori specificazioni. Lo sguardo nel testo li raggruppa, e non si sofferma sulla loro singolarità. Quel che conta è adam e i suoi nomi. L'aver creato tanta aspettativa attorno ad adam può portare, tuttavia, a osservazioni e considerazioni dall'esito imprevisto. Dando, infatti, enorme risalto ad adam e alla sua parola, il racconto ne rivela simultaneamente l'impotenza perché, di fatto, il gesto parlante dell'umano non si concretizza in nessuna parola esplicita e di nessuno di questi viventi viene davvero detto il nome. Questa storia, allora, può avere un altro pensabile risvolto: la tanto decantata aspirazione di chiamare tutti gli animali rimane tale, forse più nell'ordine del desiderio che efficace sul piano della realtà. Adam crede di dare i suoi nomi a tutti gli animali, ma essi – dei quali non un singolo nome è fatto – rimangono al di là della sua portata, non definitivamente a sua disposizione. Così, se non altro per quel che riguarda le creature non umane, il dominio che l'autore conferisce ad adam attraverso la sovranità della parola può essere paradossalmente depotenziato.

C'è un'ulteriore particolarità che voglio notare, e si tratta di una vistosa mancanza. «Tutti» i viventi il Signore Dio li plasma «dal suolo»: in questo brano non ci sono pesci, né altre creature acquatiche. Se nel racconto di creazione del primo capitolo la presenza di acqua è tanto abbondante da richiedere precisi e successivi interventi di separazione per far comparire l'asciutto (Gen 1,6-10), il secondo capitolo della Genesi si confronta con la sua mancanza e delinea un paesaggio arido e un mondo privo di vita, «perché il Signore Dio non aveva fatto piovere sulla terra» e una sola sorgente «sgorgava dalla terra e irrigava tutto il suolo» (Gen 2,5-6). Una simile esperienza del reale – non potrebbe essere altrimenti – influisce e modella il pensiero dentro i confini delle cose conosciute. Ed è riflettendo a partire da questo limite, ovvero dalla probabile poca dimestichezza e conoscenza delle creature acquatiche dell'autore che traspare in Gen 2, che si può trarre almeno un'osservazione: il silenzio sui pesci non dice nulla riguardo la loro esistenza o meno, ma mostra una cecità di un adam che con le sue parole nomina soltanto quel che il suo parziale sguardo vede.

Infine, una prospettiva insolita e anticonformista viene dalla scrittrice Ursula Le Guin (nota soprattutto per i suoi romanzi di fantascienza)



<sup>1</sup> L'italiano non consente la perfetta resa del gioco di parole, ma letteralmente, il verso dovrebbe suonare in questo modo: «la si chiamarà uoma (isshà) perché dall'uomo (ish) è stata tolta».



che in She unnames them<sup>2</sup> provoca a una radicale rilettura del brano di Gen 1,18-20. Nel suo racconto la storia è ribaltata: Eva "innomina" gli animali, liberandoli dalle definizioni loro assegnate. Gli «esseri viventi», che nel testo biblico compaiono in modo del tutto funzionale al protagonismo e al benessere di adam (Gen 2,18), sono in primo piano nel racconto di Le Guin e il loro disinteresse per i nomi umani relativizza quello che per il narratore di Genesi è centrale: «La maggior parte di loro accolse la mancanza di nome con la perfetta indifferenza con la quale avevano a lungo accettato e ignorato i loro nomi». L'effetto della "innominazione" è un nuovo sguardo; gli animali escono dalla confusa collettività dentro la quale erano stati raggruppati in Gen 2 e riacquistano caratteristiche distintive: «Bovini, pecore, suini, asini, muli e capre, insieme a polli, oche e tacchini, furono tutti entusiasti di restituire i loro nomi alle persone alle quali, a loro dire, appartenevano (...) Non appena capirono che si trattava di una scelta esclusivamente individuale, e che chiunque volesse essere chiamato Rover, Froufrou, Polly o anche Birdie a titolo personale era perfettamente libero di farlo, nessuno di loro ebbe la minima obiezione a rinunciare alle denominazioni generiche minuscole (o, per quanto riguarda le creature tedesche, maiuscole) di "barboncino", "pappagallo", "cane" o "uccello" e da tutti gli aggettivi linneani che si erano trascinati dietro per duecento anni come lattine legate alla coda». Senza quel nome, paradossalmente, si dissolve un diaframma, cade una barriera e ora la protagonista può accorgersi di loro più profondamente. "Innominandoli" le si dischiudono nuove possibilità di conoscenza e incontro, altrimenti impossibili dentro i confini di esclusive definizioni: «Ora che non era rimasto più nessuno da innominare, quanto mi sentivo vicina a loro quando ne vedevo uno nuotare, o volare, o trottare o strisciare sulla mia strada o sulla mia pelle. Sembravano, senza nomi, molto più vicini di quando i loro nomi si frapponevano tra me e loro con una barriera».

Curiosamente anche la protagonista non è mai chiamata per nome. Che si tratti di Eva è evi-2 Ursula K. Le Guin, *She unnames them*, The New Yorker, 21 January 1985.

dente, e nel geniale ribaltamento proposto da Le Guin non stupisce sia lei a disfare il lavoro di Adamo. Lei ha toccato con mano la ristrettezza e le dolorose conseguenze di un nome assegnatole senza confronto, da un pari monologante con pretese di unicità. Una nominazione-dominazione quella della donna di Genesi, simbolo di relazioni asimmetriche e sbilanciate che, uscendo dalle pagine del libro sacro (gestito prevalentemente da una tradizione maschile), si sono condensate in un sofisticato sistema di superba presunzione di genere, che così pesantemente ha inciso nella storia reale di tante "figlie di Eva". La non nominata "lei" di Le Guin semplicemente abbandona la posizione che le è stata assegnata e il nome imposto da un altro, che si è messo – a suo dire, per volontà divina - al centro del mondo, misurando tutto il resto a partire da sé.

E alla fine, dopo aver liberato gli animali dalla condizione del nome dato da Adamo, non può che liberare se stessa: «Ora non potevo, in tutta coscienza, fare un'eccezione per me stessa. Misi da parte l'ansia, raggiunsi Adam e gli dissi: "Tu e tuo padre mi avete prestato questo, anzi, me l'avete dato. È stato molto utile, però ultimamente mi pare che non mi stia molto bene. Ad ogni modo, grazie mille!". Non è facile restituire un regalo e non sembrare dispettosi o ingrati, e non volevo lasciargli questa impressione di me. In realtà non ci fece molto caso e disse solo: "Mettilo lì, ok?" e continuò a fare quello che stava facendo. (...) Ero pronta a difendere la mia decisione. E pensavo che forse, quando se ne fosse accorto, si sarebbe arrabbiato e avrebbe voluto parlare. Misi a posto alcune cose e giocherellai un po', ma lui continuò a fare quello che stava facendo e a non badare a nient'altro. Alla fine dissi: "Beh, addio, caro. Spero che la chiave del giardino venga fuori". Lui stava sistemando dei pezzi e disse, senza guardarsi intorno: "Ok, va bene, tesoro. Quando si cena?". "Non ne sono sicura", risposi. "Ora vado. Con il... ". Esitai e alla fine dissi: "Con loro, sai" e uscii».

Basterebbe prendere sul serio questo «con loro» conclusivo, da solo sufficiente a raffigurare in modo più vero il posizionamento della specie umana, imprescindibilmente connessa alla comunità della creazione. Finché l'umano (e gene-







ralmente un tipo particolare di umano, spesso maschio, bianco, eterosessuale, ecc.) continuerà a pensarsi "vertice" senza una profonda revisione dell'epistemologia all'origine di questa irreale convinzione; finché *adam* dirà il mondo con parole esclusivamente distintive e separative, non sarà mai possibile un profondo mutamento del paradigma antropocentrico e androcentrico, purtroppo causa di tante storie di oppressione. Le parole fanno la differenza, e in ebraico «parola» e «cosa» si dicono addirittura nello stesso modo (*davar*): come diciamo e non diciamo, come nominiamo o non nominiamo, come parliamo e come tacciamo fa la differenza.

«Non avrei più potuto parlare come facevo prima, dando tutto per scontato», conclude la protagonista di She unnames them: «Le mie parole dovevano essere lente, nuove, uniche, provvisorie, come i passi che facevo lungo il sentiero che si allontanava dalla casa, tra i rami scuri, alti danzatori immobili contro lo splendore dell'inverno». Può darsi, allora, che ci sia qualcosa di ancora più meraviglioso del potere di dare i nomi, in quel brano che vede l'adam chiamare tutto, tranne i pesci. Una possibilità, nascosta nell'impotenza. Un midrash la intuisce nel versetto che celebra la vittoria di Dio su Faraone e i suoi eserciti dopo la miracolosa traversata del mare (Es 15,11) e, partendo dalle stesse consonanti, ricava due manifestazioni opposte di forza, quella della supremazia e quella della sopportazione: «Abba'anan dice: il versetto dichiara: "Chi è forte come te, Signore?" (Sal 89,9). Chi è forte e tenace come Te, che ascolti gli abusi e le bestemmie di quell'uomo malvagio e taci. Allo stesso modo, la scuola di Rabbi Yishmael insegnava che il versetto: "Chi è come Te, o Signore, tra gli dèi [elim]" (Esodo 15,11) dovrebbe essere letto come: Chi è come te tra i muti [ilmim], perché tu ti comporti come un muto e rimani in silenzio di fronte ai tuoi bestemmiatori» (Talmud Babilonese, Gittin 56b 10).

L'alfabeto ebraico, come si diceva, consente una costellazione di interpretazioni che stanno l'una accanto all'altra, a volte in antitesi. La lettura di questo *midrash* – quando il dolore è tale da non poter essere portato a parola, quando non si riesce a dire nulla, quando c'è qualcosa che non si conosce, quando c'è qualcosa che

forse deve rimanere non svelato – riconosce potere al silenzio.

C'è un modo di camminare inchinati alla terra. Lo praticano i fedeli buddhisti nei loro pellegrinaggi. Ci si stende, si prende misura della lunghezza del proprio corpo posando un segno per terra. Ci si alza e, un passo dopo l'altro, si percorre la breve distanza per poi prostrarsi di nuovo. Si procede così, molto lentamente, fino alla meta destinata, riproducendo, nel pendolo di alzate e abbassamenti, l'arco esistenziale del nostro essere nel mondo, del mondo.

Che cos'è un certo tipo di «grandezza» umana? Una gigantografia deformata da errore di prospettiva. Dalla posizione in cui ci siamo arbitrariamente appollaiati tutto sembra minuscolo e più in alto ci eleviamo più piccolo vediamo quel che pretendiamo essere sotto di noi<sup>3</sup>. L'inchino ci restituisce proporzione nel contatto con il suolo di cui è detto siamo fatti: «il Signore Dio formò adam dalla polvere di adamà (Gen 2,7)». Polvere della terra che, ben lungi dall'umiliarci, è invece premessa e promessa di fecondità. All'uomo senza futuro così è stato detto: Abramo: «Renderò la tua discendenza come la polvere della terra: se uno può contare la polvere della terra...» (Gen 13,16); e ancora: «Guarda in cielo e conta le stelle, se riesci a contarle" e soggiunse: "Tale sarà la tua discendenza" (Gen 15,5). Adombrata, tra terra e cielo, c'è in quel che non possiamo dire l'opportunità nella mancanza; c'è in quel che non possiamo misurare lo spazio dell'oltrità.

«Tutto ha il suo momento», canta Qohelet: «Un tempo per tacere e un tempo per parlare» (Qo 3,1.7). Tra le parole e i silenzi, tra una lettera e l'altra, è forse possibile per *adam* vivere un tempo di nomi esitanti, ampio abbastanza per ogni meraviglia. Imparando «a non sapere», «senza l'ossessione di capire», forse *adam* potrà muoversi con più grazia nel mondo, e riscoprirlo «vastissimo, misterioso» dallo sguardo degli alberi e degli animali<sup>4</sup>.

#### Silvia Zanconato







<sup>3</sup> Cfr. Gaston Bachelard, *The poetics of space*, Beacon Press, Boston 1969, p. 173.

<sup>4</sup> Cfr. Chandra Candiani, Questo immenso non sapere. Conversazioni con alberi, animali e il cuore umano, Einaudi, Torino 2021, p. 9.



## Resoconti dai gruppi

#### Gruppo 1

Alla comunità del Cassano di Napoli è stata affidata la conduzione del gruppo n.1. Prima di entrare in argomento, si reputa necessario premettere che sintetizzare in poche righe l'enorme ricchezza emersa dal gruppo risulta essere alquanto difficile, soprattutto per la complessità degli argomenti trattati. Per quanto si cerchi di recuperare l'ingente quantità di riflessioni, approfondimenti, pensieri, sicuramente molto andrà perso.

Questo accade, fisiologicamente, quando il gruppo è cosi variegato e portatore di un bagaglio esperienziale ricco in modo considerevole. L'opulenza del confronto è dovuta anche agli stimoli dati dalle relazioni degli esperti, che hanno contribuito a sostenere e rinforzare quel background culturale di cui i partecipanti sono portatori. Quindi, sia la proposta di una Costituzione per la Terra curata dall'emerito Prof. Luigi Ferrajoli, giurista e filosofo del diritto, sia la relazione della prof.ssa Valentina Pazè "A che servono le utopie", sia l'intervento della biblista Silvia Zanconato "Un tempo per tacere, un tempo per parlare", sia, ancora, gli approfondimenti apportati dal prof. Sergio Paronetto, vicepresidente di Pax Christi Italia, e dalla teologa pastora valdese Letizia Tomassone sono stati i fulcri intorno ai quali si sono intrecciati riflessioni, pensieri, esperienze ed emozioni.

Il gruppo, perciò è stato fluttuante nel suo essere dentro e fuori dalle relazioni, giacchè determinante e prioritario è stato il voler condividere, soprattutto, le proprie esperienze vissute nei rispettivi ambiti territoriali.

Al fine di dare ordine ai contributi emersi, chi ha condotto il gruppo ha posto in essere una schematizzazione, in blocchi, dei contenuti, utilizzata, anche, nella presentazione dei lavori durante la celebrazione Eucaristica.

1) Nel primo blocco, definito convenzionalmente, "Zona non comfort", l'attenzione dei partecipanti si è focalizzata sull'importanza dello stare dentro alla "zona di mezzo". Siffatta collocazione, si è detto, aiuta ad uscire dal pensiero duale a cui ha fatto riferimento Letizia Tomassone, la quale pone l'accento sulla consapevolezza che solo il "disordine" ci rende capaci di interagire lungo una linea di connessioni creative, aiutandoci ad uscire dall'individualismo estremo per poter assumere un pensiero "tentacolare", grazie al quale le identità vivono in permanente relazione dialettica.

La zona "non comfort", pertanto, in tale accezione, si pone come il luogo del dubbio, del travaglio, del turbamento; è un luogo scomodo, perché supera il paradigma della polarizzazione dal quale, spesso, il nostro pensiero è trascinato. Ma è proprio in questo luogo, per le sue caratterizzazioni descritte, che si trova spazio all'ascolto, alla contaminazione delle pluralità dei punti di vista.

E' il luogo ideale dove ci si può porre la domanda "qual è la cosa giusta?", domanda che nel gruppo ha messo a confronto anche le voci di chi ha vissuto in spazi lontani (Africa, America Latina), dove è legittimo domandarsi quali azioni "giuste" bisogna mettere in campo per fronteggiare situazioni complesse.

Le asserzioni della Tomassone sembrerebbero, per questo, attraversare i vissuti delle realtà associative e individuali presenti nel gruppo che hanno fatto propria la formula "di generare parentele trasversali per creare comunità nuove".

2) Questo focus ha raccolto le narrazioni delle variegate realtà territoriali di cui i partecipanti si sono resi testimoni.

Si è detto: "E' il punto di forza dei "piccoli" dove "l'impossibile diventa possibile", parafrasando Bauman citato da Sergio Paronetto, che sottolinea l'importanza di assumere punti di vista "altri" per cambiare la visione del mondo. Ed è quello che cercano di mettere in atto le piccole realtà associative le quali, superando obsoleti paradigmi culturali (forme divisive di





appartenenza, vincoli identitari narcisistici, rischi di sovranismo), pongono in essere buone pratiche in una, non sterile, logica ecumenica.

3) La relazione di Sergio Paronetto sulla nonviolenza ha messo in risalto il messaggio evangelico, che il gruppo ha collocato nella zona "non comfort" come "lucida risposta al Male". Questa visione è stata rivisitata dai partecipanti attraverso lo sguardo nuovo, femminile, rivolto alla figura della Maddalena che piange davanti al sepolcro (Giovanni 20,13). Anche il pianto della donna si colloca in quella zona di "mezzo" al fine di capire, ascoltare e superare quella visione dualistica che divide piuttosto che unire.

Questa interpretazione evangelica come "zona di mezzo" richiede un vero e proprio cambio di paradigma culturale, che impone una pratica di nonviolenza intesa non come sterile utopia irrealizzabile, non come atto di resa passiva agli eventi, bensì come resistenza, come lotta contro il Male.

4) Qual è il ruolo delle religioni? Il gruppo si è quindi soffermato sul ruolo delle religioni. "Siamo di fronte ad uno sterile immobilismo delle Chiese Istituzionali", così miopi da non essere in grado di rivolgere lo sguardo "oltre". Restano inermi davanti alle istanze che provengono da più parti: dal Dialogo Cristiano/Islamico all'Osservatorio interreligioso sulle Violenze contro le Donne, passando attraverso il Sinodo, la Laudato sì, le parrocchie, i movimenti delle donne e quelli giovanili, che spingono affinchè le Istituzioni Religiose spostino, uscendo dalle loro granitiche nicchie, lo sguardo verso il futuro.

Di fronte ad uno scenario apocalittico dominato dalla violenza, dalla guerra, dal riarmo, dalla cinica indifferenza dei potenti, e con la consapevolezza che non c'è più tempo, le associazioni, di contro, cercano nuovi orizzonti di senso, mettendo in atto buone pratiche al fine di gettare semi di pace, di giustizia, di cura della casa comune.

5) Quale cambio di paradigma? Ancora una volta viene in soccorso la bozza di una Costituzione per la terra soprattutto su due argomenti che hanno suscitato l'attenzione dei componenti del gruppo: il primo riguardante l'economia globalizzata, l'altro la proprietà intellettuale. In relazione al primo aspetto il gruppo si è soffermato sul rapporto economia/guerra: fino a quando l'economia globale sarà impostata sulla competizione e sul profitto, i conflitti non cesseranno. Si è ribadita, pertanto, l'importanza dell'informazione e dell'educazione finalizzate ad un cambio di prospettiva radicale, che guardi al rispetto della casa comune, all'attenzione dei cicli produttivi industriali, al problema dei rifiuti, al riciclo...

Rispetto alla proprietà intellettuale, facendo riferimento all'art. 38 del documento il focus ha riguardato "la proprietà privata che include la proprietà intellettuale sottostante ai brevetti e che può essere espropriata in nome del bene comune".

Nel pomeriggio, dopo le relazioni "A che servono le utopie" di Valentina Pazè, e "Un tempo per tacere e un tempo per parlare" di Silvia Zanconato, i gruppi hanno continuato il loro confronto alla luce degli input offerti dalle due esperte, che sono state ampiamente inglobati nella discussione della prima fase dei lavori.

6) La relazione di Silvia Zanconato è un invito al silenzio e all'ascolto, a vivere il "vuoto" nella sua accezione positiva, perché esso apre alla ricerca e all'immaginazione e contrasta il rapace strapotere della parola, "che pretende di controllare il reale, imponendo una vita priva di meraviglia e prospettive".

Il gruppo, trasferendo siffatte affermazioni nella propria quotidianità, ha dichiarato quanto sia fondamentale condannare l'uso della parola per plasmare a propria immagine e somiglianza il mondo. Il recupero del silenzio permette all'immaginario di andare oltre i confini della propria appartenenza, oltre le definizioni, abbandonando quelle identità separative, dualistiche, che ingabbiano e pretendono il rapace controllo su

Dare potere al silenzio "aiuta ad aprirci per recuperare autentiche relazioni, per camminare facendo un passo, per poi inchinarsi con lo







sguardo rivolto alla polvere della terra", sottolineando così la nostra limitatezza, prendendo ad esempio i pellegrinaggi del popolo buddista. Solo in questo modo possiamo rispettare ciò che è intorno a noi e ascoltare le tante voci, guardando per aprire e non chiudere, senza definire; camminare e fermarsi. Il "silenzio" inteso come attitudine che ci spinge ad operare come comunità in rete, perché da soli non ce la possiamo fare. Il fare come spazio del silenzio, per riconoscerci nel noi, come appartenenza, "un appartenere nell'esperienza guardando a nuovi modelli di società".

Il tempo del silenzio ci permette di allargare gli orizzonti, perché impedisce di ingabbiare denominando con l'assolutezza della parola.

7) Tali presupposti portano il gruppo ad interrogarsi, infine, sull'Utopia.

L'Utopia ha accompagnato le riflessioni dei partecipanti, avendo come sfondo sia la bozza per una Costituzione, sia l'appropriato e interessante intervento "A che servono le utopie" di Valentina Pazè. Anche qui si sono intrecciate le narrazioni dei partecipanti; il gruppo ha manifestato, attraverso il racconto, il desiderio di realizzare un nuovo patto di convivenza.

Il "nessuno può farcela da solo" è stato il filo rosso che ha attraversato e unito i tanti vissuti: il lavoro con gli immigrati, la Scuola di italiano a Napoli, il lavoro di tutor per i non accompagnati a Verona, l'osservatorio interreligioso dove emergono le problematiche delle donne delle altre religioni, il recupero di aree abbandonate dei quartieri degradati, la rete Pangea di Scampia, a Napoli, come laboratorio permanente dell'associazionismo non autoreferenziale, l'esperienza del Testaccio di Roma, dove c'è la vendita di prodotti di altro consumo, e ancora il racconto di chi ha fatto esperienze nei luoghi più lontani, dove la violazione dei diritti è maggiormente tangibile (il Movimento dei senza terra che vive in una guerra permanente, dove gli atti di violenza vengono compiuti anche da parte di chi la subisce), e l'esperienza di Riace e della sua utopia di accoglienza.

Esperienze improntate all'idea di cura e di col-

laborazione, che capovolgono totalmente il concetto di una società fondata sul profitto e competizione, proprio della economia capitalistica. Solo se c'è un sostegno condiviso, è stato più volte ribadito, si possono realizzare le cose, nonostante l'assenza delle istituzioni. Il riconoscimento del "noi" ci porta a guardare a nuovi modelli di sviluppo e aiuta a contagiare le altre realtà immobilizzate nella loro appartenenza.

Insomma, un'utopia intesa non come progetto velleitario, ma capace di "spostare i confini del possibile"; un'utopia che toglie spazio al mercato, dove non si lucra; un'utopia che detta l'orizzonte, la direzione verso cui camminare; un'utopia come luogo della speranza, come incubatrice di proposte e come spazio di fraternità, che trova nella/nelle "comunità" la sua naturale realizzazione.

Perché, tra l'altro, a che serve l'utopia se non a camminare insieme?

#### La Comunità del Cassano, Napoli

#### Gruppo 2

Partiamo dagli spunti di riflessione che ci sono venuti dalle cinque relazioni ascoltate in assemblea.

Si sceglie la restituzione come strumento per riportare quanto discusso. Che cos'è una restituzione? È una sorta di resoconto di quanto è stato detto nel corso dell'incontro. Come in un collage, sono messi insieme frammenti significativi degli interventi dei singoli partecipanti, parole e pensieri espressi da ciascuno e ciascuna. Non c'è la pretesa di dire tutto, ma l'attenzione a riportare un po' di quanto detto da ognuno e ognuna.

Spesso i discorsi sono in prima persona, ma l'"io" di una frase è diverso dall"io" della frase successiva. Proprio come in una riunione, i pensieri dell'uno si affiancano a quelli dell'altra, senza che ci sia necessariamente continuità o coerenza, e senza porsi l'obiettivo di fare sin-







tesi. Si chiama restituzione perché restituisce al gruppo ciò che il gruppo ha espresso.

#### Diritti e doveri

I doveri sono l'altra faccia della medaglia rispetto ai diritti. Due facce che si devono combinare in ogni singola persona. La nostra interiorità è fatta di contrasti: anche il bene e il male coesistono dentro ognuno e ognuna di noi.

I diritti non vanno visti come una forma di individualismo, ma sono qualcosa che va rivendicato per noi e per i deboli della terra. E i doveri non vanno intesi come un peso di cui caricarci, ma come ciò che è necessario adempiere per far sì che i diritti vengano rispettati, perché non rimangano solo proclamati.

#### L'utopia

L'utopia di ieri è la storia di oggi, l'utopia di oggi sarà la storia di domani. Questo ci deve dare coraggio. Ci vuole utopia per arrivare ad una piena integrazione degli immigrati e l'utopia va calata nella vita quotidiana perché porti i suoi frutti. Il dualismo: cosa significa superarlo per arrivare

Il dualismo: cosa significa superarlo per arrivare ad un nuovo modo di essere?

Il dualismo non aiuta a capire la complessità. Ha il fascino della semplificazione, ma non funziona. Le destre, specializzate in slogan, sono maestre di false semplificazioni, ma le semplificazioni si possono fare solo dopo che la complessità è stata capita. L'inquietudine e la complessità vanno attraversate, quello "stare nel trouble", come lo ha chiamato Letizia Tomassone, è ciò che ci permette di entrare in relazione con gli altri.

E la complessità sta anche nei diversi significati che una stessa parola può assumere in contesti diversi. Abbiamo parlato in questi giorni di "natura" come di qualcosa che dobbiamo proteggere e curare, ma anche di "stato di natura", in cui ci si fa giustizia da soli e il forte vince sul debole. Darwin spiegava così le leggi della natura: chi si adatta all'ambiente sopravvive, chi no è destinato a perire. E parlando di contro-natura si possono significare cose diverse. Agire con-

tro-natura può essere, oltre che sbagliato, suicida, perché noi tutti siamo parte della natura.

Ma possiamo definire come contro-natura qualcosa che non lo è, ma di cui non abbiamo conoscenza. È successo per l'omosessualità, che ora sappiamo essere una variante naturale, ma che per lungo tempo è stata considerata contro natura.

E nel contro-natura si può anche nascondere il divino che ci portiamo dentro, quel qualcosa che ci spinge ad andare fuori strada, ad agire contro le leggi di Darwin. Nel contro-natura si può esprimere la follia di quel Dio che sceglie pietre scartate per farne testate d'angolo e ventri sterili per aprirli alla vita.

Usare l'argomento del "contro-natura" per liquidare temi complessi, come può essere la gestazione per altri, può essere una finta semplificazione che non aiuta, che porta fuori strada. La complessità va attraversata, ascoltando le storie, come ha detto Letizia Tomassone, perché la realtà vince sempre su qualsiasi teoria. L'approccio scientifico ce lo insegna.

D'altra parte, se è giusto ascoltare, dobbiamo anche darci criteri, una bussola per orientarci, quando su argomenti sensibili come la maternità surrogata si legifera.

Quando si devono fare leggi l'interpretazione della realtà è complicata. Io sono contro la maternità surrogata perché si basa su contratti e non tiene conto dello scambio a livello biologico tra la donna e il bambino che porta in grembo, dei cambiamenti che in una donna, che pure ha sottoscritto quel contratto, possono avvenire nel periodo di gravidanza. E c'è uno squilibrio perché i committenti sono sempre persone più benestanti della donna. E c'è un altro punto di vista di cui non si tiene conto: quello del bambino, che nel periodo di gravidanza ha stabilito già un rapporto con la donna.

Io penso che ci siano due livelli diversi: quello legislativo e quello della vita concreta. Sul piano legislativo bisogna dare alle donne la possibilità di cambiare idea rispetto a quanto concordato inizialmente, ma bisogna anche rispettare la donna nella sua decisione, quando vivesse la gestazione per altri come un dono. Ogni donna,







ogni storia, ogni relazione è diversa. Non possiamo giudicare e colpevolizzare.

Dobbiamo ascoltare le storie ed elaborarle, capire la complessità per far fronte alle mistificazioni sempre più sofisticate con cui le destre fanno passare la loro visione, che va nella direzione opposta al superamento dello stato di natura.

#### Nomi e classificazioni

C'è un nome comune e un nome proprio, quello che dice cosa sei e quello che dice chi sei. Può essere una gabbia il nome, ma può essere anche un dono. Non possiamo rifiutare tutto ciò che non abbiamo scelto. E il nome di Dio, quello che - leggiamo nella Bibbia - non possiamo pronunciare? Sarà stata Eva a toglierglielo nella sua attività di annullare - come ci ha detto Silvia Zanconato - i nomi che Adamo aveva attribuito in segno di dominio? Mentre Adamo era intento a dare nomi, Eva desiderava. Vide il frutto dell'albero della conoscenza: era desiderabile, lo prese, lo mangiò e lo condivise con Adamo. Arrivò per prima alla conoscenza che quel frutto dava e la condivise con Adamo.

La forza degli esseri viventi va al di là del nome che l'uomo gli ha dato: è il mistero della vita. Si deve superare la classificazione delle specie. Le classificazioni del passato ora non contano più. Possono essere utili, ma sono parziali e destinate a cambiare. Forse non possiamo fare a meno delle classificazioni, basta però non assolutizzarle ed essere consapevoli dei meccanismi di domino che possono generare. Vediamo la violenza nella guerra tra Russia e Ucraina, nel definire territori, lingue... nel colonialismo, che obbligava a definire le relazioni familiari. Abbiamo bisogno di ridirci che la verità non la conosciamo. Anche qui il mondo della scienza ci aiuta a capire. La teoria newtoniana è un modello che ci aiuta a capire la natura, ma se ci spingiamo a velocità vicine a quella della luce, se andiamo nel campo dell'infinitamente piccolo, quel modello non funziona più, abbiamo bisogno di altri e più complessi modelli. Siamo in un tempo nuovo, dobbiamo trovare parole nuove. Dobbiamo partire dal riconoscimento dell'altro

per poter costruire insieme. Il card. Martini diceva che le due parti in conflitto devono rinunciare a qualcosa che ritengono giusto.

# Un percorso per arrivare alla costituzione per la Terra

Come è possibile convergere a livello globale su una costituzione per la terra? Su quali gambe cammina questo progetto? Abbiamo tentato una risposta. Questa è la nostra proposta, che definisce tappe intermedie del cammino.

- 1. Far conoscere la costituzione per la terra.
- 2. Formare una Rete di realtà di base a livello nazionale (e altre Reti analoghe in altri Stati), come abbiamo fatto nel cammino sinodale, in cui trenta realtà diverse si sono unite ed hanno dato contributi comuni su temi critici. Esperienza questa che ci può dare indicazioni utili su come procedere.
- 3. Leggere insieme in modo critico il documento sulla costituzione per la terra.
- 4. Dare un'adesione alla costituzione per la terra come Rete (e/o come singole realtà che compongono la Rete), sottoscrivendo anche le implicazioni che l'adesione comporta (implicazioni da elaborare da parte della Rete). Esempi possono essere: impegnarsi come singoli e come gruppi ad un consumo critico, equo e solidale. Non utilizzo di banche che investono in armi e combustibili fossili. Per la Chiesa cattolica un'implicazione potrebbe essere la rinuncia all'Istituto dei cappellani militari.
- 5. Chi sono gli interlocutori delle Reti nazionali? I singoli Stati, i partiti, gli organismi internazionali.

a cura di Dea Santonico

#### Gruppo 3

Dopo le relazioni, sabato 3 sia nella mattinata che nel pomeriggio, ci siamo riunite/i in "Circolo" per condividere le nostre riflessioni nel merito sia del tema generale sia di quanto accolto dalle relazioni ascoltate.

Dopo un rapido giro di presentazione delle 20





persone partecipanti, ognuna ha potuto indicare il "tema che più l'ha interessata.

Poi, per facilitare l'espressione di ciascuna/o e la possibilità/utilità che ognuna/o si confrontasse, se pur minimamente, con quanto espresso dalla maggior parte delle persone partecipanti, nonché su diversi spunti cui si ispiravano, abbiamo adottato (come in altri Incontri Cdb) un metodo di "scrittura collettiva.

Ciascuna/o ha iniziato a scrivere su un foglio il "tema" su cui desiderava aprire una riflessione/ discussione; questo foglio è passato di mano in mano riempiendosi di contenuti. L'ultimo passaggio, il 12°, ha raccolto una "sintesi" (ovviamente personale e parziale") di quanto scritto sul foglio...

Ora presentiamo queste 20 sintesi "ricucite" tra loro per significati essenziali. La documentazione cartacea completa è a disposizione.

--- Nulla è impossibile; il difficile è arrivare a che tutte e tutti lo pensino. Per questo serve una diffusione a macchia d'olio e l'affermazione del progetto utopico che afferma che l'Umanità può viversi come un unico Popolo di persone che si rispettino e convivano col Creato in amorevolezza.

--- Contro il pensiero unico che considera ineluttabile l'attuale ecocidio, noi sosteniamo il coraggio di "speranzare", di sperare ostinatamente che un altro mondo è possibile, ma a partire dalle piccole cose, affiancando al pensiero razionale scientifico, la forza della spiritualità, della nostra componente emotiva, della passione e della gioia, come ci hanno ispirato tante e tanti testimoni, don Milani e le tante e tanti compagne/i di strada che ora ci "custodiscono" nella lotta.

--- Abbiamo bisogno di aiuto reciproco per ispirare, realizzare e sostenere buone pratiche di reale cambiamento del tenore di vita così da far emergere il fiume carsico di comportamenti virtuosi attenti ai Diritti e ai Benicomuni realizzabili nonostante le nostre contraddizioni e fragilità o, forse, proprio in virtù della consapevolezza della nostra "finitezza".

--- Il cambiamento può proprio iniziare dal riconoscerci, tutte e tutti, bisognose/i di cura e misericordia per poterci liberare dagli stereotipi inculcatici dalla "cultura" patriarcale e maschilista tesa a mantenere privilegi e sottomissione, "cultura" generatrice di ogni violenza.

--- Il cammino per il cambiamento ci porta a sostenere attivamente la proposta per la Costituente della Terra; ci impegna a realizzare alleanze trasversali con realtà di impegno religioso, culturale, sociale e politico, insieme per smascherare e contrastare i "poteri forti" e divinizzati dell'economia e della finanza.

--- Questo, per noi, significa dare il nostro contributo alla realizzazione dell'Utopia del Regno di Dio, il Regno della Pace; siamo consapevoli che questo progetto può concretizzarsi davvero se maturiamo profondamente la convinzione che "Non c'è una strada per la pace" ma "la strada E' la pace".

Paolo e Bruno - Cdb "La Porta" Verona

#### Gruppo 4

Le due teologhe che hanno introdotte i lavori, ci hanno sollecitato a ripensare il ruolo degli uomini e specialmente delle donne nella chiesa clericalizzata e patriarcale. Con una rilettura al femminile della Bibbia e della storia della chiesa.

In particolare la presentazione della prima parte del Genesi ci ha rivelato alcune interpretazioni originali del ruolo della donna; anche nel vangelo di Luca c'è una lettura e "uno sguardo" tutto maschile del ruolo delle donne; la diaconia femminile viene progressivamente cancellata.

La centralità della nostra fede rimane Gesù e la sua parola, riguardata con una visione alle volte rovesciata.

Il documento sulla terra al centro del Convegno va commentato nelle comunità e distribuito attraverso le nostre reti, senza schieramenti precostruiti.

Le dinamiche di gruppo manifestatesi mano mano che la discussione progrediva, si sono concentrate su tematiche e argomenti non del tutto coerenti con le relazioni







#### Laboratorio del mattino

I lavori sono iniziati con una breve presentazione personale dei partecipanti, poi a ruota libera ciascuno ha raccontato la/una sua piccola "utopia". Utopie spesso di gruppo, ma anche qualche esperienza personale, che hanno raccontato dei rapporti e di attività rivolte a giovani, diseredati, migranti, donne...

Il rapporto con gli altri del "resto del mondo", è stato citato da molti evidenziando anche le difficoltà nell'essere efficaci (non bastano le veglie di preghiera). Pur con qualche perplessità sulla "Costituzione per la terra" è stato sottolineato come molte encicliche siano state esplicitamente propositive in rapporto alle tematiche di questo nostro incontro. Frequente anche il richiamo al nostro essere occidentali con poca attenzione alle altre culture, specie quella africana, e in generale al mondo orientale. Senza però vergognarci dei nostri valori e conquiste storiche.

Il "Cosa possiamo fare" è stato un interrogativo comune. Dare voce ai giovani per "alimentare" la loro speranza, e aiutarli a superare il disinteresse di una parte di loro. Un richiamo esplicito a "la terra è di Dio" ha portato a riflettere su quanto abbiamo "non fatto" in questi anni.

Ci sono state però alcune piccole utopie che si sono realizzate e che ci stimolano come cristiani a guardare avanti. Dobbiamo avere prospettive positive essendo contenti di esistere.

#### Laboratorio del pomeriggio

Nella seconda parte del lavoro di gruppo, abbiamo scelto di parlare del Sinodo, argomento non affrontato direttamente ma che è affiorato continuamente in tutte le giornate di Pesaro.

Il rapporto con la gerarchia e la prevalenza del patriarcato, e, oltre ad apprezzamenti specifici all'impegno delle donne e al lavoro dei Gruppi sinodali, sono stati gli argomenti più richiamati, È stato subito evidente come il percorso sinodale abbia avuto andamenti alterni e a macchia di leopardo circa la partecipazione.

Più d'uno ha sottolineato l'atteggiamento problematico delle gerarchie, con alcuni vescovi partecipativi, ma purtroppo molti altri ancora arroccati, e poco disponibili all'ascolto, e con poche aperture reali anche da parte della CEI.

#### **Sintesi**

La sintesi di Beppe Manni rappresenta appieno il dibattito intercorso

Alcuni di noi che hanno partecipato ai lavori sinodali nelle parrocchie, hanno espresso la difficoltà di esprimersi ed essere ascoltati. Le tracce-domande nei documenti preparatori sono sembrate poco incisive e non sempre necessarie; e le risposte e proposte diverse dalle attese non sono state per lo più accolte. Sensazione di non ascolto del basso. Si è avvertito la pesante presenza clericale che ha condizionato un autentico dialogo.

Quando ci viene richiesto dobbiamo continuare a partecipare proponendo anche piccole cose di cambiamento che possono essere accolti. La discussione sul Sinodo, ha funzionato meglio nei gruppi come la Comunità del Villaggio Artigiano di Modena che si è interrogata per un anno in modo libero e ha consegnato al vescovo don Erio che ha incontrato il gruppo quest'anno.

Le riflessioni-conclusioni sono queste: necessità dei esprimere una nuova figura di prete-pastore uomo donna celibe o sposato; superamento della distinzione di sacerdozio e laico: tutti sono cristiani e devono potersi esprimere liberamente; riconoscere la maturità laica e religiosa di tutti battezzati; dare voce ai teologie teologhe non 'clero'; importanza delle piccole comunità per superare la crisi della parrocchia, accogliere come dato di fatto e segno dei tempi la fine del regime di cristianità. Significativa la risposta di don Erio...ma voi ormai siete al concilio vaticano terzo... Si è ricordato che la riflessione sulla ricerca della nuova religione e il 'post teismo' la nostra specifica teologia delle CdB degli ultimi anni, va ripresa e approfondita nelle comunità In diversi interventi è stato più volte citato Ortensio da Spinetoli in particolare con sottolineature circa il fatto che "la Bibbia è parola di uomini di Dio - non parola di Dio", e che il messaggio di Gesù ci parla e ci interroga al di là delle gerarchie.

Beppe Manni e Massimiliano Tosato







### Assemblea eucaristica - La cura della casa comune

#### Lettura iniziale

Rallenta il ritmo della mia vita, Signore. Calma il battito del mio cuore acquietando la mia vita. Rallenta il mio passo frettoloso con una visione delle eterne distese del tempo. Dammi in mezzo alla confusione la calma stabilità della montagna millenaria. Spezza la tensione dei miei muscoli con la serena musica del canto degli uccelli. Aiutami a conoscere il magico potere del sonno. Insegnami l'arte di prendermi brevi momenti di pausa, di rallentare il mio ritmo per osservare un fiore, accarezzare un animale, leggere un buon libro. Ricordami ogni giorno la favola della lepre e della tartaruga perché possa imparare che nelle corse non sempre vince chi va più veloce e che nella vita si può fare qualche cosa di meglio che aumentare la propria velocità. Fa' che io alzi lo sguardo alla grande quercia e sappia che essa è diventata grande e forte perché è cresciuta lentamente e bene. Rallenta il ritmo della mia vita, o Signore, e ispirami ad affondare le mie radici affinché io possa innalzarmi verso le stelle del mio più grande destino.

**Preghiera Sioux** 

#### Preghiera di conversione

La cultura che dà valore solo alla violenza, al denaro e al profitto ci ha portato a vivere in modo irresponsabile e folle, a saccheggiare i boschi e la terra, a mercificare ogni risorsa, ogni bene comune, a riempire il pianeta di rifiuti e di plastica, a produrre armi di ogni tipo e ad usarle in ogni tipo di guerra. La cultura che dà valore solo al predominio, al denaro e al profitto ci ha portato a comportarci come se dopo di noi non venisse più alcuna generazione, senza vedere, senza capire, quanto la nostra vita sia legata alle piante, all'acqua, ai suoli, agli animali, ai ritmi della natura.

I Sioux ci ricordano: "Voi parlate di progresso e di un mondo migliore mentre costruite bombe sempre più potenti per distruggere quel mondo che ora avete".

Prendiamo coscienza di fronte alla Madre Terra, a noi stessi e alle future generazioni che è necessaria e urgente una conversione profonda un vero cambio di rotta e un cammino verso una cultura e società di cura.

Tatanka Yotanka (Toro Seduto)

Canto: "Dio è morto" di Francesco Guccini

#### Letture

Quando il Signore da principio creò le sue opere, dopo averle fatte ne distinse le parti. Mise ordine nelle sue opere per le generazioni future. Non soffrono né fame né stanchezza e non interrompono il loro lavoro. Nessuna di loro urta la sua vicina, mai disubbidiranno alla sua parola. Dopo ciò il Signore guardò alla terra e la riempì dei suoi beni. Ne coprì la superficie con ogni specie di viventi e questi ad essa faranno ritorno. Il Signore creò l'essere umano dalla terra e ad essa di nuovo lo fece tornare. Egli assegnò loro giorni contati e un tempo definito, dando loro potere su quanto essa contiene. Li rivestì di una forza pari alla sua e a sua immagine li formò. In ogni vivente infuse il rispetto perché ci fosse rispetto tra l'essere umano, gli animali e gli uccelli. Ricevettero l'uso delle cinque opere del Signore, come sesta fu concessa loro in dono la ragione e come settima la parola, interprete delle sue opere. Discernimento, lingua, occhi, orecchi e cuore diede loro per pensare. Li riempì di scienza e d'intelligenza e mostrò loro sia il bene che il male.







Pose il timore di sé nei loro cuori, per mostrare loro la grandezza delle sue opere, e permise loro di gloriarsi nei secoli delle sue meraviglie. per narrare la grandezza delle sue opere. Loderanno il suo santo nome. Pose davanti a loro la scienza e diede loro in eredità la legge della vita, affinché riconoscessero che sono mortali coloro che ora esistono. Stabilì con loro un'alleanza eterna e fece loro conoscere i suoi decreti. (Ecclesiastico 16, 26 - 17, 12)

Che il sole ti porti nuova energia ogni giorno, che possa la luna ristorarti dolcemente la notte, possa la pioggia lavare le tue preoccupazioni, e la brezza portare una ventata di aria fresca nel tuo essere, e che tu poss camminare dolcemente attraverso il mondo e conoscere la sua bellezza tutti i giorni della tua vita (benedizione Apache)

Disse poi una parabola: «La campagna di un uomo ricco aveva dato un buon raccolto. Egli ragionava tra sé: Che farò, poiché non ho dove riporre i miei raccolti? E disse: Farò così: demolirò i miei magazzini e ne costruirò di più grandi e vi raccoglierò tutto il grano e i miei beni. Poi dirò a me stesso: Anima mia, hai a disposizione molti beni, per molti anni; riposati, mangia, bevi e datti alla gioia. Ma Dio gli disse: Stolto, questa notte stessa ti sarà richiesta la tua vita. E quello che hai preparato di chi sarà? Così è di chi accumula tesori per sé, e non arricchisce davanti a Dio».

Poi disse ai discepoli: «Per questo io vi dico: Non datevi pensiero per la vostra vita, di quello che mangerete; né per il vostro corpo, come lo vestirete. La vita vale più del cibo e il corpo più del vestito. Guardate i corvi: non seminano e non mietono, non hanno ripostiglio né granaio, e Dio li nutre. Quanto più degli uccelli voi valete! Chi di voi, per quanto si affanni, può aggiungere un'ora sola alla sua vita? Se dunque non avete potere neanche per la più piccola cosa, perché vi affannate del resto? Guardate i gigli, come crescono: non filano, non tessono: eppure io vi dico che neanche Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro.

Se dunque Dio veste così l'erba del campo, che oggi c'è e domani si getta nel forno, quanto più voi, gente di poca fede? Non cercate perciò che cosa mangerete e berrete, e non state con l'animo in ansia: di tutte queste cose si preoccupa la gente del mondo; ma il Padre vostro sa che ne avete bisogno. Cercate piuttosto il regno di Dio, e queste cose vi saranno date in aggiunta. (V angelo di Luca 12,16-31)

#### Commento

Il libro Ecclesiastico esalta la creazione come "cosmo", come armonia ben ordinata, in cui i singoli elementi hanno un loro ruolo specifico che non intralcia in alcun modo il ruolo di altri corpi. Si può definire una armonia gioiosa, in cui ogni essere non viene penalizzato da altri elementi, ma realizza gradevolmente con essi la sua essenza.

In questa gioiosa armonia rientrano anche tutti i beni della terra e in particolare tutti gli esseri viventi generati dalla terra e che ad essa ritornano. Anche l'essere umano fa parte indissolubilmente di questo ciclo vitale, ma con un potere in più che deriva dall'essere ad immagine di Dio, cioè dalla capacità di distinguere il bene dal male e di deliberare per il bene di tutti. In questo senso partecipa all'azione creatrice di Dio. L'essere umano non può comunque derogare dall'armonia dell'universo: egli è erede della legge della vita e ne è strettamente vincolato da un patto eterno con la divinità. In altre parole, questa legge della vita si chiama giustizia, nel senso ampio del termine, cioè come corretto rapporto con tutti gli esseri e riconoscimento e rispetto del ruolo di ciascuno.

Ma la capacità di distinguere il bene dal male è un'arma a doppio taglio, perché può orientare le scelte nella direzione della legge della vita, che si sviluppa nella connessione e collaborazione, ma anche nel suo opposto, che significa isolamento e contrapposizione, come è ben descritto da Luca nella parabola del ricco imprenditore agricolo. Egli, infatti, programma l'ampliamento dei suoi granai per poter conservare per sé tutta la ricchezza da lui prodotta. Fa impressione notare come dal punto di vista puramente grammaticale tutti i verbi sono coniugati alla prima persona singolare: il centro di tutta l'attenzione è l'individuo singolo nella sua brama di accumulo per assicurarsi una vecchiaia tranquilla e gaudente. Questo è indice di una mentalità distorta, perché per lui non c'è spazio per un noi in cui inserirsi, una comunità da valorizzare e da cui essere valorizzato. Questa grettezza di prospettiva, questo egocentrismo esasperato rompe l'armonia del creato e va contro la giustizia, cioè il giusto riconoscimento e



rispetto del ruolo degli altri viventi. Si creano con ciò schegge impazzite che lacerano il tessuto dell'universo e creano disordine che poi si ripercuote su tutti gli individui e sulla società. In concreto questo disordine si risolve in un problema di gestione della realtà, come sofferenza e contrapposizione di interessi divergenti. Ma a chi giova questo disordine, questa manomissione del cosmo? Qui sta l'assurdità della posizione umana che è convinta di raggiungere un utile egoistico immediato, ma in realtà è vittima dei propri impulsi autodistruttivi. E poi a che serve all'individuo accumulare ricchezze sproporzionate alle sue necessità, a che serve inseguire una crescita economica illimitata e sacrificare a questo le sue giornate e la sua serenità, se deve ritornare alla terra, da cui è stato tratto? La sua vita diventa per questo un'ossessione, una nevrosi che lo allontana dalla vera realizzazione del proprio essere.

L'indicazione che invece Gesù ci dà nel Vangelo è quella di imitare il comportamento di tutti gli altri esseri viventi, come gli uccelli e i fiori, che non si preoccupano di accumulare cibo o ricchezze varie, ma vivono la loro esistenza nella fiducia nella vita, nell'armonia del creato, nel rispetto del ruolo di tutti i viventi. Rientrare nel ritmo della natura, ristabilire in noi l'armonia del cosmo è lo scopo imprescindibile non solo per la nostra sopravvivenza, ma per il raggiungimento della desiderata pienezza di vita nella pace e nell'amore.

Canto: "Eppure soffia" di Pierangelo Bertoli

#### Offerta del pane e del vino

Mentre prepari la tua colazione, pensa agli altri, non dimenticare il cibo delle colombe.

Mentre fai le tue guerre, pensa agli altri, non dimenticare coloro che chiedono la pace. Mentre paghi la bolletta dell'acqua, pensa agli altri, coloro che mungono le nuvole.

Mentre stai per tornare a casa, casa tua, pensa agli altri, non dimenticare i popoli delle tende. Mentre dormi contando i pianeti, pensa agli altri, coloro che non trovano un posto dove dormire.

Mentre liberi te ste so con le metafore, pensa agli altri, coloro che hanno perso il diritto di

Mentre pensi agli altri, quelli lontani, pensa a te stesso, e dì: magari fossi una candela in mezzo al buio.

#### Mahmoud Darwish

#### Preghiera eucaristica

Dio Padre e Madre che sei presente in tutto l'universo e nella più piccola delle tue creature, Tu che circondi con la tua tenerezza tutto quanto esiste. riversa in noi la forza del tuo amore affinché ci prendiamo cura della vita e della bellezza. Inondaci di pace, perché viviamo come fratelli e sorelle senza nuocere a nessuno. Padre dei poveri, aiutaci a riscattare gli abbandonati e i dimenticati di questa terra che tanto valgono ai tuoi occhi. Risana la nostra vita, affinché proteggiamo il mondo e non lo deprediamo, affinché seminiamo bellezza e non inquinamento e distruzione. Tocca i cuori di quanti cercano solo vantaggi a spese dei poveri e della terra. Insegnaci a scoprire il valore di ogni cosa, a contemplare con stupore, a riconoscere che siamo profondamente uniti con tutte le creature nel nostro cammino verso la tua luce infinita. Grazie perché sei con noi tutti i giorni. Sostienici, per favore, nella nostra lotta per la giustizia, l'amore e la pace.

#### Dalla preghiera finale della "Laudato si"

Vogliamo seguire l'insegnamento di Gesù e per questo rinnoviamo il gesto di condivisione che egli fece la notte prima di essere ucciso, mentre







sedeva a tavola insieme alle persone che stavano con lui: prese un pezzo di pane, lo spezzò e lo diede loro dicendo: "Prendete e mangiatene tutti, questo è il mio corpo".

Poi, preso il calice del vino, lo diede loro dicendo: "Prendetene e bevetene tutti: questo è il calice per la nuova alleanza. Fate questo in memoria di me".

Dopo la sua morte e resurrezione la moltitudine dei credenti aveva un cuor solo e un'anima sola, né vi era chi dicesse suo quello che possedeva, ma tutto fra loro era in comune. E non c'era nessun bisognoso fra loro.

**Canto:** "La cura" di Franco Battiato (durante la distribuzione del pane e del vino)

Canto: "Blowin' in the wind" di Bob Dylan

Presentazione dei resoconti dei gruppi; momento di condivisione di riflessioni, testimonianze, preghiere, propositi per proseguire insieme

Canto: "We shall overcome" di Pete Seeger

Il 12 aprile 2023 è morto Jacques Gaillot, compagno di cammino, credibile testimone del messaggio evangelico, al quale in tanti/e abbiamo voluto bene. Per la sue posizioni a fianco degli emarginati e dei migranti "sans papier", per le sue critiche contro l'omofobia della Chiesa, e per i suoi richiami contro ogni guerra fu osteggiato dal papato di Wojtyla, rimosso dall'incarico di vescovo di Evreux e nominato vescovo di Partenia una diocesi soppressa nel V sec. d.C. Seppe trasformare quell'esclusione in maggiore libertà e capacità di vivere il vangelo. Lo vogliamo ricordare con un brano tratto da un suo piccolo prezioso libro e con una poesia scritta dalla Comunità delle Piagge di cui è stato amico.

#### Pensieri da "Il Dio degli esclusi"

"Siete stati chiamati alla libertà" (Gal.5,13) ... Il Vangelo è rivoluzionario: rende persone libere. Libere in rapporto ad ogni potere, ad ogni organizzazione. Vorrei allora proporvi alcune riflessioni su questa libertà.

Innanzitutto, la libertà è inseparabile dalla solidarietà con i più deboli. Sono sempre attento, per quanto riguarda un'istituzione, un organismo, una società, una Chiesa alla seguente questione: qual è la sua capacità di non escludere? Quando un'istituzione ha questa capacità di non escludere è un segno di riuscita.

Ma qual è l'istituzione che non esclude? Gli esclusi sono quelli che la società rigetta, quelli che sono di troppo, quelli che non contano per nessuno, quelli di cui nessuno ha bisogno. E non ci vuole molto a precipitare nell'esclusione. Può succedere finanche ad un vescovo ...

Si perde il proprio lavoro, la propria casa...E ci sono tutti gli handicap dell'esclusione che si aggiungono, che si incastrano gli uni sugli altri ... e si accumulano... Le esclusioni si accumulano. Ora non è possibile essere liberi senza gli esclusi. Quando si aiutano gli esclusi tutti sono d'accordo, tutti trovano che è giusto ...

Ma quando si fa in modo che gli esclusi diventino responsabili, che si mettano in piedi, che siano partecipi, che siano coscienti dei loro diritti, allora questo diventa pericoloso. E il potere è diffidente verso di loro. Quando gli esclusi prendono loro stessi la parola, senza bisogno di portavoce, siccome hanno questa libertà diventano pericolosi ... Ma si diventa liberi solo aiutando gli altri, gli esclusi, a diventarlo.

Non è possibile essere liberi senza gli esclusi. Non ce la caviamo senza di loro. Se essi sono perdenti, noi saremo perdenti con loro. Non ce la caviamo se non insieme.

La solidarietà è l'avvenire. La solidarietà non ha frontiere. E come potremmo essere felici senza gli altri, senza quelli che sono escludi dalla felicità? Come può la Chiesa annunciare il Vangelo della libertà se quelli che ne hanno la responsabilità non sono liberi?

#### Ho conosciuto un uomo

Ho conosciuto un uomo capace di rinunciare ai segni del potere, per dare spazio al potere dei sogni.

Ho conosciuto un uomo che vive nei suoi passi la pace che il mondo, per troppo egoismo, con-





tinua a dimenticare.

Ho conosciuto un uomo capace di stare con gli ultimi e i poveri, ridando loro dignità e speranza.

Ho conosciuto un uomo che sa essere compagno e amico di chi smarrisce la strada, schiacciato dai poteri del mondo.

Ho conosciuto un uomo che parla con il suo volto e con i suoi occhi, vivi e veri, come il suo animo.

Ho conosciuto un uomo che non possiede la verità, ma che la cerca tutti i giorni insieme alla gente.

Ho conosciuto un uomo innamorato di Gesù e del suo sogno di liberazione, pace e non violenza.

Ho conosciuto un uomo che si fa pane con tutti gli uomini e condivide i suoi frammenti di vita. Ho conosciuto un uomo che spalanca i "portoni" del tempio e tiene le mani e le braccia aperte. Ho conosciuto un uomo capace di farsi accanto.

Ho conosciuto un uomo che sa diventare bambino e guarda con stupore la vita che ha intorno. Ho conosciuto un uomo capace di schiacciare l'indifferenza con un sorriso.

Ho conosciuto un uomo capace di pace con lo sguardo e le parole.

Ho conosciuto un uomo immerso profondamente nella vita,

ma con la leggerezza dell'oltre.

Ho conosciuto quest'uomo, si chiama Jacques Gaillot, un viaggiatore "leggero", un viandante di Pace.

#### Poesia della Comunità delle Piagge

#### Letture finali

Io so questa vita è piena di gioie e dolori, di risa e di pianto.

Io non so perché tutto questo; quali saranno i frutti del susseguirsi laborioso di tutto l'universo. Io non so che avverrà poi in questo mondo tanto oscuro ... se avrà o non avrà fine il dolore dell'universo, se le stesse speranze dell'assetato di giustizia saranno o meno appagate.

Io non domando ai dotti di conoscere il mistero della vita, né pretendo di sciogliere da solo i nodi che legano l'universo. Io credo d'essere legato ad un solo destino assieme a miriadi di vite; mi consegno perdutamente all'amore che conduce il mondo.

#### Rabindranath Tagore

Dio è seduta e piange, la meravigliosa tappezzeria della creazione che aveva tessuto con tanta gioia è mutilata, è strappata a brandelli, ridotta in cenci, la sua bellezza è saccheggiata dalla violenza.

Dio è seduta e piange. ma guardate, raccoglie i brandelli, per ricominciare a tessere. raccoglie i brandelli delle nostre tristezze, le pene, le lacrime, le frustrazioni causate dalla crudeltà, dalla violenza, dall'ignoranza, dagli stupri, dagli assassinii. raccoglie i brandelli di un duro lavoro, degli sforzi coraggiosi, delle iniziative di pace, delle proteste contro l'ingiustizia. Tutte queste realtà che sembrano piccole e deboli. Le parole, le azioni offerte in sacrifico, nella speranza, la fede, l'amore. Guardate! Tutto ritesse con il filo d'oro della gioia. Dà vita ad un nuovo arazzo, una creazione ancora più ricca, ancora più bella di quanto fosse l'antica!

Dio è seduta, tesse con pazienza, con perseveranza e con il sorriso che sprigiona come un arcobaleno sul volto bagnato di lacrime. e ci invita a non offrirle soltanto i cenci ed i brandelli delle nostre sofferenze e del nostro lavoro. ci domanda molto di più







di restarle accanto davanti al telaio della gioia, ed a tessere con lei l'arazzo della nuova creazione

Riensiru, una della madri di Plaza de Mayo

#### APPENDICE - Pacem in terris, leggetela oggi

Scritto venti anni fa, a 40 anni dalla promulgazione dell'enciclica, questo articolo di Enzo Mazzi ci sembra ancora attuale e lo riproponiamo. Anche allora c'era una guerra in corso, quella contro l'Iraq, e il movimento per la pace era senz'altro più forte. La strada per la pace, aperta con forza da papa Giovanni XIII, viene seguita oggi, con voce molto forte anche se più isolata, da papa Francesco. Per noi il messaggio della "Pacem in Terris", ripreso da papa Francesco, che parla di guerra come di una pazzia, il rifiuto di considerare la guerra parte di una normalità che vede l'industria bellica sempre più sostenuta, è sempre più attuale e fa parte di un patrimonio comune condiviso, di cui avere cura.

L'enciclica "Pacem in terris" fu promulgata l'11 aprile 1963. Questi quarant'anni sono densi come fossero quattrocento. C'è di mezzo il Concilio, il '68, il disgelo, le guerre di "bassa intensità", il pontificato polacco, la caduta del comunismo, la globalizzazione liberista e le sue feroci guerre. E c'è questa orrida erezione dell'arco di trionfo imperiale per la vittoria in Iraq, vittoria avvelenata che defrauda i costruttori di pace della speranza nuova che si sarebbe potuta aprire con il crollo di una feroce dittatura, se il regime di Saddam fosse caduto, com'era possibile, con i mezzi non bellici chiesti a gran voce dalla grande maggioranza dell'umanità e profeticamente indicati dalla stessa "Pacem in terris".

Per questo restano attuali i tratti di fondo di quell'Enciclica che non ritengo affatto esagerato chiamare rivoluzionari.

Il vero fatto nuovo dell'Enciclica è la teologia dei "segni dei tempi", cioè l'accoglimento umile di Dio che opera nel mondo e nella storia: è una teologia così poco papale che non è dato trovarla in altre encicliche né precedenti né seguenti. E la conseguente distinzione fra "false dottrine" e "movimenti storici" che magari da esse traggono ispirazione ma poi si evolvono positivamente è un'apertura rivoluzionaria ai processi storici e allo Spirito che in essi opera, un'apertura senza la

pretesa di benedire tali movimenti né di metterci sopra la propria cupola santificatrice e salvatrice.

La "Pacem in terris" e il Concilio furono l'atto di fede eroica di papa Giovanni. Ambedue sono una implicita, sottile e delicata presa di distanza dal Tridentino e dal Vaticano I° e aprono la Chiesa alla ventata dello Spirito dalle periferie, dai luoghi del non-potere, dai crocicchi della contaminazione provvidenziale col mondo di tutti i colori dell'arcobaleno, finora sempre condannato dai "profeti di sventura". [...]

Dove ha attinto Papa Giovanni la sua lucida visione profetica? Dalla saggezza dei secoli, che per lui era una autentica profezia di Dio, alimentata da una spinta vitale proveniente dal Dna della specie. E' la stessa saggezza a cui il Vangelo ha attinto il suo messaggio essenziale: la pace in terra bisogna volerla (pace in terra agli uomini di buona volontà) perché sono felici e produttori di felicità i figli di Dio costruttori di pace e bisogna volerla fino ad amare i propri nemici (beati i costruttori di pace perché saranno chiamati figli di Dio). E' a questo messaggio che sta tornando finalmente in massa, così almeno sembra, quella stessa cultura cattolica che tante volte nella storia anche recente purtroppo da quello stesso messaggio si era disastrosamente allontanata.

La pace è impressa nel nostro profondo e forse nel profondo stesso dell'universo. La pace è la stoffa di cui è fatta tutta la realtà. La pace è l'orma profonda del cammino umano, contro ogni apparenza contraria.

Papa Giovanni chiamava in causa il dono di Dio e ora gli fa eco l'attuale pontefice. Ci sto anch'io e con forza, purché quando si dice dono di Dio non s'intenda un dono dall'alto di un Dio onnipotente che obbiettivamente deresponsabilizza lo sforzo umano. Siamo in molti ormai insieme a papa Giovanni a pensare Dio in modo nuovo, fuori dall'orizzonte culturale dell'onnipotenza, della fissità trascendentale, del tipo di religione unica vera che si pone come esclusiva depositaria del senso della esistenza umana e cosmica. E' bello pensare la pace come dono e non come possesso di cui possiamo disporre, viverla come dono prezioso che ci è affidato insieme alla vita. E' fecondo considerare la pace come compito di responsabilità che ci sta sempre davanti, come obbiettivo sempre più grande di tutte le nostre conquiste storiche che però di tali conquiste si avvale. [...]

A cura della Comunità dell'Isolotto





## La pace è l'unica vittoria

Documento conclusivo del 40° Incontro nazionale delle CdB, approvato all'unanimità

Da Pesaro, riuniti in Assemblea in occasione del 40° Incontro Nazionale del movimento delle comunità cristiane di base, intendiamo manifestare tutta la nostra angoscia per l'assurda guerra in terra di Ucraina, scatenata dalla Russia nel febbraio dell'anno scorso, in proseguimento, secondo diversi analisti, dopo la Crimea, di una strategia imperiale tesa a ricostituire l'ex Unione Sovietica. Una guerra che ha fatto finora centinaia di migliaia di vittime, sia ucraine che russe; che ha costretto milioni di famiglie ucraine a scappare dalle proprie case e cercare rifugio ed ospitalità in terre straniere; che fa vivere nel terrore e in condizioni disperate soprattutto i bambini, molti dei quali addirittura strappati ai loro genitori e condotti forzatamente nel Paese aggressore.

Una tragedia immane, con gravissime ripercussioni anche a livello globale: per la difficoltà di produrre e di esportare dall'Ucraina derrate alimentari di base, come il grano, fondamentali per sfamare, in particolare, i popoli poveri del continente africano; per il sempre possibile rischio di incidente in una delle tante centrali nucleari ucraine insediate in aree sottoposte a bombardamenti, con conseguente fuoriuscita di radiazioni in grado di raggiungere e colpire popolazioni e cose di ampie zone del mondo; per la concreta possibilità che quel conflitto locale possa deflagrare in una guerra nucleare globale. Di fronte a questi scenari e rischi apocalittici, debole e impotente è apparsa l'azione dell'O-NU e cieca risulta la linea adottata dalle Nazioni in guerra e dai loro alleati (Nato, Usa, Europa) accorsi a sostenere l'Ucraina non solo con aiuti umanitari ma anche con l'invio di armi, sempre più potenti e sempre meno di natura difensiva, se pure fosse possibile operare tale distinzione. E' una linea che si pone come unico obiettivo quello della vittoria militare sul campo. Ma è una linea cieca e disumana, perché da un lato mette in conto tempi di guerra lunghi, un immenso prezzo in vite umane, sofferenze, rovine e distruzioni; dall'altro non considera che è difficile immaginare che una superpotenza militare come la Russia, dotata di enormi arsenali nucleari, possa accettare tranquillamente una eventuale sconfitta sul terreno e non essere tentata dal far ricorso all'uso di queste armi, dando così inizio alla terza guerra mondiale e nucleare, con esiti inimmaginabili per la sopravvivenza dell'umanità.

A fronte di questa linea dominante, scarsi ed inconsistenti sono stati finora i tentativi diplomatici messi in atto per la ricerca di una soluzione negoziale, e quei pochi più seri e credibili, come quello avanzato dalla Cina e la stessa missione di pace di Papa Francesco, sono stati o respinti o, di fatto, ignorati, da tutte le forze coinvolte, fino al punto da far dichiarare a Zelensky di non aver bisogno di mediatori ma solo di armi.

Noi, invece, riteniamo che l'unica vittoria da perseguire, nel tempo che viviamo, sia quella della pace, da raggiungere attraverso un immediato "cessate il fuoco" e la ricerca tenace di una soluzione negoziale che si avvicini quanto più possibile ad un esito di giustizia, ma soprattutto sia in grado di assicurare una pace duratura, come invoca Francesco. Un richiamo al realismo, anche perché in questa annosa vicenda nessuno può dirsi del tutto innocente. Non lo è sicuramente, e innanzitutto, la Russia di Putin, responsabile della brutale aggressione, affermata anche con azioni del tutto criminali, violando diritto internazionale ed integrità territoriale. Non lo è nemmeno l'Ucraina, quando nel tempo i vari governi succedutisi alla guida del Paese non sempre hanno rispettato l'autonomia concordata delle Regioni del Donbass e non sempre hanno riconosciuto pari diritti alle popolazioni ucraine di lingua russa. E gli stessi Usa, certamente, non possono, per la loro storia bellica, ergersi a maestri del diritto internazionale. Per







non parlare della Nato che, a fronte del crollo del Patto di Varsavia, non ha colto l'occasione per ridimensionare il proprio peso militare nel mondo, ma, anzi, ha incrementato il suo raggio d'azione, fino alla provocatoria installazione di postazioni missilistiche ai confini della Russia. Dando il destro ai governanti autocrati di questo Paese di infondere strumentalmente nelle proprie popolazioni sentimenti di avversione all'Occidente, responsabile di una presunta strategia di accerchiamento e indebolimento del loro Paese. Tutto ciò comporta, probabilmente, che una soluzione negoziale al conflitto in atto, per garantire una pace vera e duratura, dovrà intervenire non solo nella regolazione dei rapporti tra Ucraina e Russia, ma anche nel rimuovere alcuni fattori di crisi che agiscono sulle relazioni internazionali e sull'assetto geo-politico del mondo.

In questo quadro ci rivolgiamo all'Europa perché, recuperando pienamente lo spirito della "Carta di Ventotene", recuperi anche una piena autonomia, liberandosi dalla attuale eccessiva subordinazione alle posizioni Usa e atlantiste e riprenda, come recita il documento del Movimento Europeo di Azione Nonviolenta, "le fila di una sua storia imperniata sulla riuscita pacificazione tra Stati membri che erano in perenne lotta tra di loro, ritrovando il coraggio di rilanciare la sua identità continentale di forza garante della pace al suo interno e nel mondo. Un primo atto in questa direzione sarebbe l'istituzione dei Corpi Civili di Pace Europei, da impiegare per il cessate il fuoco e la ricostruzione della convivenza nei confini dilaniati dell'Ucraina". Come pure facciamo nostri i contenuti del documento della Rete Sinodo sugli stessi temi del nostro Incontro Nazionale, in particolare lì dove si chiede al Governo italiano di firmare il Trattato dell'Onu per la proibizione delle armi nucleari e alla Conferenza Episcopale italiana di sostenere tale richiesta.

L'assurdità della guerra in Ucraina, come di tutte le numerose guerre in corso nel mondo, la loro totale follia è data anche dalla contemporanea crisi climatica che sta vivendo il nostro tempo, con eventi estremi sempre più frequenti, come purtroppo dimostra l'ultima drammatica alluvione in Emilia-Romagna. Questo è il tempo in cui tutta l'umanità dovrebbe convergere in una permanente azione solidale, concentrando enormi risorse economiche, tantissima intelligenza, scienza e creatività nel tentativo, già tardivo, di arrestare, o quanto meno contenere, un processo di riscaldamento globale del Pianeta che, oramai, sembra irreversibile. E, invece, i potenti della terra, con una incredibile e cinica irrazionalità, fanno a gara per incrementare le spese militari e la produzione di armi sempre più distruttive. Il giudizio della storia e delle generazioni future su queste scelte scellerate e irresponsabili sarà terribile. Ma il giudizio potrà riguardare anche ognuno e ognuna di noi perché, mai nella storia dell'umanità come nel tempo che viviamo, i nostri comportamenti, privati, sociali e politici, possono incidere sulle condizioni esistenziali delle future generazioni. In particolare, noi che ci diciamo cristiani/e dovremmo aggiornare nella nostra prassi quotidiana il senso del fondamentale insegnamento evangelico che ci ha lasciato Gesù: "Ama il prossimo tuo come te stesso", considerando nostro prossimo non solo il vicino, ma, per le fittissime connessioni del nostro agire, anche il prossimo lontano nello spazio contemporaneo e il prossimo lontano nel tempo futuro.

La pace è l'unica vittoria per la costruzione di un nuovo umanesimo e di un nuovo rapporto con Madre Terra, un rapporto di cura amorevole, sapiente e di rispetto per ogni essere vivente. Alle sorelle e ai fratelli cristiani chiediamo di non delegare solo al nostro Papa l'impegno per la pace, ma di farci tutti e tutte operatori e operatrici di pace, unendoci a tutte le forze pacifiste e a tutte le donne e uomini di buona volontà, perché la pace è l'unica vittoria possibile.

E anche lavorare per una Costituente della Terra, come abbiamo fatto qui a Pesaro, è sicuramente un atto d'amore e di sapienza, laico e cristiano!

Le Comunità Cristiane di Base italiane

